ISSN: 2394-5567

سه ماهی ادبی جریده

DABEER

April to June-2016

<u>Р</u>

**9** 

اپریل تاجون ۱۲۰۲۶

مدیر احدنویدیاسر 'ازلان حیدر' از: دبیرحسن میموریل لائبر بری، کا کوری <sup>میکھنو</sup> ISSN: 2394-5567

S. No. 7

# DABEER

(An International Peer Reviewed Refereed Quarterly Literary Research Journal)

Volume: 3

Issue No.: 2

April To June-2016

Editor

Ahmad Naved Yasir 'Azlan Hyder'

Address

DABEER HASAN MEMORIAL LIBERARY
12, Choudhri Mohalla, Kakori, Lucknow-226101
Mob. No. 09410478973, email: dabeerpersian@rediffmail.com

ISSN:- 2394-5567

صوفیاء کی زمین کا کوری سے فارسی ادب کاتر جمان ..... سه ماہی ادبی جریدہ۔



جلد ٢- ما شاره ٢- ٢-

ابريل تاجون المامع

Mob. no. 09410478973

لهمراسلت کاپته الله ملادی میردسن میموریل لائبریری ۲۲۲۱۰ و دهری محلّه (جنوبی)،کاکوری، کمسنوً۔۱۰۱۲۲۰

dabeerpersian@rediffmail.com

۔ ﷺ مقالہ نگاروں سے گزارش: ۔ حواثی مقالہ کے آخر میں لکھیں ، مآخذ کے حوالہ جات اس ترتیب میں ہوں: \_مصنف یا مولف، کتاب کا نام جلد،مقام اشاعت ،من اشاعت ،صفحہ نمبر \_

ا پنے مقالے اردوان بیج ، یاا یم ایس ورڈ کی فائل میں ہمارے برقی ہے پرارسال کریں۔

مهر ديبويو كميدشى ههر پروفيسر آذرى دخت صفوى، دُّارُ كُرُّ ، مَر كَرْ تَحقيقات فارى ، عَلَى گُرُّ هِ پروفيسر مجمدا قبال شاهد، دُّ ين فيكلُّي آف ليبگو جيز اسلامک واور ينشل رننگ ، جی سي يو، لا مهور، پاکستان پروفيسر عبدالقادر جعفرى ، صدر شعبه عربی وفارس ، المد آباد يو نيورش پروفيسر عبدالقادر جعفرى ، صدر شعبه عربی وفارس ، الد آباد يو نيورش وُاکمرُ جُم الرشيد، شعبه فارس ، پنجاب يو نيورش ، لا مور، پاکستان وُاکمرُ جُم الرشيد، شعبه فارس ، پنجاب يو نيورش ، لا مور، پاکستان

☆مــجــلـس مشاورت☆ یروفیسرمسعودانورعلوی،شعبهٔ عربی علی گڑھسلم یو نیورسٹی علی گڑھ یروفیسرعراق رضازیدی،صدرشعبهٔ فارسی، جامعه ملیهاسلامیه، د،ملی یروفیسرطا ہرہ وحیدعباسی ،شعبۂ فارسی ، برکت اللہ یو نیورسٹی ، بھویال یرو فیسرمجرمظهرآ صف،شعبهٔ فارسی،گوبائی یو نیورسٹی،آ سام يروفيسرعزيز بانو،صدرشعية فارسى، مانو،حيدرآ باد یروفیسرو جبدالدین، شعبه عربی وفارسی، برو درایو نیورسی، برو درا، گجرات احدیلی، کیپر (مینسکر ٹ)،سالار جنگ میوزیم،حیدرآباد، تانگانه ڈاکٹر عطاخورشید،مولا نا آزادلائبرىرى،اپايم يو،عليگڑھ ڈاکٹرمظہرعالم صدیقی، پوسف اسلام کالج، جو گیشوری ممبئی ڈاکٹر محمد شعائر اللہ خال وجیہی قادری رامپوری مسٹن گئج ،رامپور ڈاکٹر عابد سین،صدرشعبۂ فارسی، بیٹنہ یونیورشی، بیٹنہ ڈاکٹراخلاق احمد،شعبۂ فارس، جواہر لال نہر ویو نیورسٹی، دہلی ڈاکٹرسیدہ عصمت جہان ، مانو ،حیدر**آ** باد ڈاکٹر رضوان اللّٰدآ روی،شعبۂ فارسی،ایچ ڈی جین کالجی،آ رہ، بھوج پور سيدعادل احر محكمة ثارقد يمه، حيدرة باد، تلنگانه

الدين كاكوروى، صدرشعبة فارسى بكھنۇ يونيورىٹى بكھنۇ انگوان اعلی ۴، ڈاکٹرس**ید محداصغرعابدی،** شعبۂ فاری، علی گڑھ مسلم یو نیورٹی علی گڑھ ☆نگران∜، ڈاکٹرانجمن صدیقی (لکھنو) ☆مجلس ادارت☆ يروفيسرسيدهس عباس، شعبهٔ فارس، بی ایج يو، وارانس يروفيسرسيد محمد اسدعلى خورشيده شعبه فارسى ،ا ايم يوعلى كره يروفيسر عليم اشرف خان، شعبهٔ فارس، و ي يو، د بلي **دُاكْٹِرشاہدِنوخِیزاعظی**،شعبهٔ فارسی،مانو،حیدرآباد **ڈاکٹر محمد قبل**، شعبہ فارسی، بی ایچ یو، وارانسی **محرقمرعالم**، شعبهٔ فارسی ،اے ایم یوعلی گڑھ **ذوالنور بن حيدرعلوي، مدريشش مايي " تصفيم"** كاكوري بكهنؤ سىدىقىعماس كىفى، مەسرسە مابىي دنفدوختىق، دېلى ار مان احمد، مد سرسه ما بی د عرفان مجیرا، بهار ان معاون مديران نم معاون مديران معاون محمد توصیف خان کا کر۔ فارسی ،اے ایم یو علی گڑھ عاطفه جمال، فارسى بكھنؤ مناظر حق بدایونی، فارس، اے ایم یوعلی گڑھ محمد حسن تعلیم ،اےایم یو، بلی گڑھ **محدانس،** تاریخ،اےایم بوعلی گڑھ سارم عباس، فلسفه، اے ایم یو علی گڑھ اشرف علی، ہندی،اےایم یو،علی گڑھ راجيش سركار منسكرت، بي اليج يو، وارانسي محم جعفر، فارسی، ہےا بن بو، دہلی

سعدالدین، فارسی ،اے ایم یو علی گڑھ

ايريل تا جون الاناع

فهرست مندرجات

**English Aritcles:** 

1. Assessment of Hindi & Sanskrit Literature

Zafar Iftekhar 3

2. Musical Instruments as depicted in the miniature paintings from

the State Museum: A study B. Ganga Devi 9

بيد

#### اداربه

اس خمن میں گذشتہ سال کے اواخر سے لے کرموجودہ سال کے اوائل تک ہندوستان میں کئی اہم ۔ موضوعات پر کامیاب سیمینارمنعقد ہوئے جن میں آل انڈیا پرشین ٹیچیرس ایسوسیشن کا سیمینار ، پیٹنہ یونیورسی ۔ انشیٹیوٹ آف پرشین ریسر چی علی گڑھ سلم یو نیورٹی کا سیمینار ممبئی یو نیورٹی کا سیمینار۔ شعبہ فارسی علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی کا سیمینار اور شعبہ فارس دہلی یو نیورسٹی کا سیمینار کامیاب اورمعلوماتی رہے۔شعبہ فارسی ،علی گڑھ مسلم يو نيور شي مين' ' كهت عرفان وشعر باي فارسي شبه قاره هند'' جيسے صوفيا نه و شاعرا نه موضوع پرسه روزه بين الاقوامي سیمینارا پنے عنوان کی مناسبت سے یگاندر ہا۔ پیچیلے دنوں مشہور وحقق اور مشفق استاد جناب پر وفیسر عارف نوشاہی صاحب کی ہندوستان آمدیرعلی گڑھ میں ان سے ملاقات کا شرف حاصل ہوا ،اوران کے دویر مغز ککچر بھی سننے کاحسن اتفاق ہوا۔ان کی جدیر تحقیق اور تدوین 'مجالس جہانگیری' کے بارے میں ان سے س کر بداشتیاق ہوا کہ اس تصنیف کے بارے میں کچھ معلومات حاصل کر کے شائع کی جائیں لہذااستاد محترم سے اس پر تبادلہ خیال کیا اوران کی ہدر دی اور ادب نوازی کہ انہوں نے مجالس جہانگیری کے مقدمہ کا اردو ترجمہ ہمارے جریدے کے لئے ارسال کیا جو کہ شامل شارہ ہے۔ ہمارا خیال ہے کہ پیخفیق تاریخ وادبیات فارسی کے لئے بہت ہی مفید ثابت ہوگی ، خاص کرعہد جہانگیری کی تاریخ کےمطالعہ کے لئے تومشعل راہ بنے گی ۔علاوہ ازیں پروفیسرمجہ عابد سین ، پروفیسر طاہرہ وحیدعہاسی کےمضامین کے ساتھ ہی استاد مشفق جناب ڈاکٹر رضوان اللّٰد آ روی کامضمون حضرت تیاں کپلواروی کے قصیدے مطلع الانوار پر بھی اس شارے کی زینت ہے اور غالبًا اس قصیدے کامکمل متن پہلی بار ہمارے جریدے میں ہی شائع ہور ہا ہے۔ہم اینے اساتذہ کی ان علمی وادبی نواز شات کے لئے ان کے تہد دل سے منون ومشکوریں۔ ﴿ ازلان حيدر ﴾

تحربر و حقیق: عارف نوشاهی (پروفیسر) معین نظامی (پروفیسر) فارسی سے اردور جمہ: وجیه فرقان پاکستان

# مجانس جہانگیری جہانگیر کے دربار کے ادبی اور تہذیبی واقعات کا ایک منفر د ماخذ

خلاصه

عجائس جہاتگیری، نورالدین محمملقب بہ جہاتگیر (پیدائش: ۷۵ه / ۱۹۲۹ء؛ تخت نشنی: ۱۹۱۰ه/۱۹۰۵ء؛ وفات: ۱۹۲۰ه/۱۹۲۱ء) کی دل چسپیوں، رجانات، طرز حکومت اور اس کے ابتدائی تین سالہ دور حکومت - ۱۰۱۰-۱۰۱۰ء (۱۹۲۰ء) کی دل چسپیوں، رجانات، طرز حکومت کے لیے ایک مفیداور ابتدائی تین سالہ دور حکومت - ۱۰۱۰-۱۰۰۰ه/۱۹۰۱ه ا ۱۹۱۰ء - کے بعض واقعات کے لیے ایک مفیداور دل چسپ ما خذ ہے۔ اس کے مؤلف عبدالسقار بن قاسم لا موری، جہانگیر کے درباری تھے اور بیتمام واقعات ان کے چشم دید ہیں۔ مجائس جہانگیری کا اب تک ایک بی خطوطہ دریافت ہوا ہے جس کی بنیاد پر بیک تاب ڈاکٹر عارف نوشاہی اور ڈاکٹر معین نظامی نے مرتب کی اوران کے مفسل مقدمہ تعلیقات اور اشار یوں کے ساتھ، مرکز پڑوشی میراث مکتوب، تبران، ہے ۲۰۰۲ء میں شابع ہوئی۔ یہاں اس کتاب پر مرتبین کے فارسی مقدمہ کا اُردوتر جمہ شابع کیا جارہا ہے۔ بیتر جمہ ۲۰۰۷ء میں شعبہ فارسی، اور نیٹل کا لیے، پنجاب یو نیورٹی، لا مور کی طالبہ وجیہ فرقان نے ایم اے کے مقالہ کے طور پر ڈاکٹر معین نظامی کی نگرانی میں کیا۔ اشاعت سے قبل ڈاکٹر عارف نوشاہی نے اُردوتر جمہ پرنظر ثانی کی ہے اوراسے اصل کے ساتھ ملایا ہے اوراس میں جزومی ترمیم اور حذف واضافہ کیا ہے۔ اصل مقالہ میں مجانگیری کے مخطوطہ کے مادراتی کے دوالے دیے گئے تھے، اردوتر جمہ میں اس کی تبران اشاعت کے صفحات کا حوالہ دیا گیا ہے۔ اوراتی عوالہ میں تین موضوعات کا حالے کہ بیا گیا ہے۔

- ۔ **مجانس جہانگیری** کےمؤلف کے حالات؛ ان کے علمی واد بی رجحانات، جہانگیراور دربار کے دوسرے امراء وشعراء کے ساتھدان کی قرابت اور تعلقات؛
  - ۲۔ مجانس جہانگیری کا تجزیاتی مطالعہ؛
  - سر مجانس جهانگیری کی روشی میں جہانگیر کی تصویر اور شخصیت۔
    - ا۔ مجالس جہانگیری کےمولف:

دبيد ايريل تا جون ١١٠١ع

مشرقی مؤلفین اور مصنفین کے معمول اور طریقۂ کار کے برخلاف، کہ وہ اپنا نام کتاب کے دیبا ہے یا بعض اوقات کتاب کے دیبا ہے میں یا اختتا م پر کہیں بھی اپنا نام کتاب کے دیبا ہے میں یا اختتا م پر کہیں بھی اپنا نام نہیں لکھا ہے۔ وہ کتاب کے دیبا ہے اور پوری کتاب میں خودکو'' کمترین مریدان' اور'' کہترین مجلسیان' کے نام سے یاد کہترین کھا ہے۔ وہ کتاب کا قاری کسی بھی وہنی سابقے کے بغیر پہلی باردسویں مجلس میں عبدالتا رکانا م دیکھا ہے جہاں یہ بیان کیا گیا ہے:

"بنوز سعادت کورنش نیافته بودم که خان جهان خطاب بداین کمترین مریدان کرده گفت که شخ عبدالله سرمست از بر بان پوربه حکم آمده است، بدیم اقدس رسانیده اند که آن درویش از مهابت پادشاهی هراس خورده است به بنا براین حکم عالی صا در شده که هنوز که به شهر در نیامده، عبدالستا رفته آن درویش را دلاسا داده، کورنش د بد" (ص ۱۹)

ترجمہ: میں ابھی کورنش بجانہیں لایا تھا کہ خانِ جہان نے مجھے کہا کہ شخ عبداللہ سرمست کو تکم دے کر ہر ہان پور سے بلایا گیا ہے۔ بادشاہ سلامت کو پتا چلا ہے کہ وہ درویش شاہی رعب وجلال سے خوفز دہ ہے۔ اسی بنا پر حکم عالی صا در ہوا ہے چونکہ وہ ابھی تک شہر میں داخل نہیں ہوا،عبدالستار جائے اور اس درولیش کو دلا سادے کر،کورنش دلائے۔

. یہاں قطعاً معلوم نہیں ہے کہ عبدالسیّار کون ہے؟ شاید بیکوئی تیسرا شخص ہے۔ کیکن چندسطروں کے بعد'' آنچے تھم بود، بہ جا آوردم' ( جوتھم تھا، میں اسے بجالایا ) کی عبارت ثابت کرتی ہے کہ کہنے والے، کتاب کے مؤلف ہیں۔

گیار ہویں مجلس میں ان کا نام واحد متکلم کی صورت میں زیادہ واضح ہوکرسا منے آیا ہے:'' فرمودند کہ عبدالستار! این شعراز کیست؟... ہندہ عرضہ داشت کرد کہ...' (ص۲۲) [جہانگیرنے ] فرمایا کہ عبدالستار! بیشعرکس کا ہے؟... ہندہ نے عرض کیا کہ...

اُنتالیسویں مجلس میں مزید وضاحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے:''مرا کہ عبدالستّارم، جیرت در گرفت' (ص۹۲) میں جوعبدالسّار ہوں، مجھے جیرت ہوئی۔

دیگر مجالس میں بھی جہانگیر کئی بار اضیں عبدالستار کے نام سے خاطب کرتا ہے اور کوئی شک باقی نہیں رہتا کہ کتاب کا مؤلف عبدالستار نامی شخص ہے۔ مثلاً ''برزبانِ مبارک رفت کہ عبدالستار پیش آید! سربرزمین نہادہ پیش آمدم'' (ص ۲۰)(ا) زبان مبارک سے نکلا کہ عبدالستار سامنے آئے! میں ادب سے سامنے آیا۔

#### عبدالستاركون مين؟

مجالس جہا گیری کے مطالب سے اچھی طرح ظاہر ہوتا ہے کہ کتاب کے مؤلف عیسائیت کا مطالعہ رکھتے ہیں۔
بعض مناظرے ومباحثہ جو جہا نگیر کے دربار میں فرنگی پا دریوں اور علما ہے اسلام کے مابین ہوئے ،مؤلف بھی ان میں عاضر تھے۔ جب بھی جہا نگیر نے ان سے زیر بحث مسائل کے بارے میں رائے جاہی انھوں نے ایک ماہر کی مانندا پنی آراء پیش کیں اور اپنے حریفوں کو خاموش کر دیا۔ فرنگی پا دریوں اور علما ہے اسلام کے درمیان طویل ترین مناظرے کی

دبيد ايريل تا جون ١١٠١ع

روداد چودھویں مجلس/۲۷صفر ۱۰۱۹ھ (۱۱مئی ۱۹۱۰ء) میں بیان کی گئی ہے (ص۲۹-۳۷)۔علما ہے اسلام کے دلائل اوراُن کی گفتگو کا جارحانہ انداز جہانگیر کو پیندنہ آیا اور دربار کے ایک امیر خانِ اعظم نے کہا''عبدالتار دراین مقد مات خوب حاضر است' (ص۳۰) عبدالتاران موضوعات میں بہت اچھی معلومات رکھتے ہیں۔ جہانگیر نے ان کی طرف اشارہ کیا اور وہ دلائل بیان کرنے لگے۔ جہانگیران کے دلائل سے اس قدر متاثر ہوا کہ خان اعظم سے مخاطب ہوکر کہا:

" پیش از این بخشش روز عبدالستار در محفل مقدّس احوال حضرت عیسی ، که از انجیل و دیگر کتب نصاری در این دولت به اتفاق پا دریان به فارس ترجمه کرده است ، می خواند و چون به شوق تمام می خواند، به خاطر ملکوت ناظر ماگذشت که جمانا عبدالستار عیسوی شده ماشد!" (ص۳۳)

ترجمہ:اس سے پانچ چھودن پہلے عبدالسمّار مقدی محفل میں حضرت عیسیٰ کے وہ حالات پڑھ رہے تھے جوانھوں نے درباری پادریوں کے تعاون سے، انجیل اور نصاریٰ کی دیگر کتب سے فارسی زبان میں ترجمہ کیے تھے اور چونکہ پورے شوق کے ساتھ پڑھ رہے تھے، ماہدولت کے ذہن میں بہ خیال آیا کہ شاید عبدالسمّار عیسائی ہو گئے ہیں۔

پادری بھی عبدالستّار کے انجیل اور کتب نصاریٰ کے دقیق مطالع پرمتعجب ہوتے تھے۔ ایک پادری نے تو جہانگیرسے بیتک کہد دیا تھا:'' دعا ہامی کنیم کہ خداعبدالستّا ررابہ ماد ہدود بن مانصیب اوشود، امیدواریم کہ بہ تمام عالی نصرانی گردد'' (صاک) ہم دعا نیں کرتے ہیں کہ خداعبدالستّار کوہمیں عطا کردے اور ہمارادین اسے نصیب ہو، ہمیں امید ہے کہ وہ آپ کے تھم سے نصرانی ہوجائے گا۔

اگرہم جہانگیراور پادری کی باتوں کومزات مجھیں ، تو بھی اس بات سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ عبدالتا رعیسائیت شاس تھے، وہ عیسوی عقائد کے بارے میں زیادہ سے زیادہ آگاہی رکھنے کی غرض سے پادر بوں کے دوست بن گئے تھے (۳۵ سے ایک پر تگالی یا دری زیرونموشویر Father Jerome Xavier)۔ایک پر تگالی یا دری زیرونموشویر

ان شواہد کی روشنی میں یہ نتیجہ اخذ کیا سکتا ہے کہ عبدالتا رہ جالس جہا تگیری کے مؤلف ہیں اور قاسم لا ہوری کے فرزند، کیونکہ انھوں نے اپنی دیگر تصافیف سمرة الفلاسفہ اور خلاصة ظفر نامہ میں اپنے والد کا بہی نام کھا ہے۔ مرآت القدس، فرزند، کیونکہ انھوں نے اپنی دیگر تصافیف سمرة الفلاسفہ اور خلاصة ظفر نامہ میں ان کامکتل نام مولا ناعبدالتار بن قاسم لا ہوری آیا ہے۔ یا دواشت بہ ہے:

''این نامهٔ گرامی و دیباچهٔ سعادت بنده پادری زیرونموشویر فرنگی از طا کفه صحبت [!] حضرت عیسی به هم شامنهٔ شاه دوران ، خدیورو شن جان ، برای روزگار [!] جلال الدّین اکبر پادشاه ، – خلد اللّه ملکه وسلطانه – از انجیل مقدّس و دیگر کتبِ پیغیمران در دارالخلافت آگره فراجم آورده ، مولا نا عبدالستّارین قاسم لا موری به اتفاق این بنده در جهان دارالخلافت آگره ترجمه کرد در سهٔ هزار وشش صدود و (۱۲۰۲) از ولادت حضرت ایشوع میسی و چهل و نفت الهی انجام یافت تحریر فی التاریخ بشتم ماه رمضان المبارک ، در روز چهار شنبه ، سهٔ هزار و بیست و نفت ین (۲)

لنڈ بے زیانا (Linddesiana) میں سمرۃ الفلاسفہ کے ایک نظی نسخ کی یا دواشت میں درج ہے کہ عبدالستار کے والد، قاسم لا ہوری وہی محمد قاسم'' فرشتہ ' ہیں جو تاریخ فرشتہ کے مؤلف ہیں۔ (۳) لیکن اس بات کو قبول کرنے میں احتیاط کرنی چا ہیے۔ فرشتہ نے گشن ابرا ہمی میں، جو تاریخ فرشتہ کے نام سے مشہور ہے، تغلق خاندان کے بادشا ہوں کے حالات بیان کرتے ہوئے لکھا ہے کہ سلطان ابرا ہیم ثانی عادل شاہ (۱۹۸۷ – ۱۳۵۵ هے) نے اسے اوائل حکومت میں جہانگیر کے در بار میں بطور اپنچی بھیجا تھا۔ (۳) یعنی وہ اس کا با قاعدہ در باری نہیں تھا جب کہ مجالس جہانگیری کا مؤلف با ضابطہ در باری ہیں تھا جب کہ مجالس جہانگیری کا مؤلف با ضابطہ در باری ہے۔

اس نکتے کی طرف اشارہ کرنا بھی مفید ہے کہ عبدالتا ر**نے مجالس جہانگیری می**ں لا ہورکو''شہر لا ہور کہ جاودان محفوظ باڈ' (ص۲۲) – لا ہورشہر ہمیشہ محفوظ رہے – کے دعائیہ کلمات کے ساتھ یا دکیا ہے ۔ بیان کی حبّ وطن اور لا ہوری ہونے کی دلیل ہو سکتی ہے۔اگر چانھوں نے آگرہ کو بھی'' ہزاران سال ہم چنین دارالملک این دولتِ خداداد باڈ' (ص۳) – ہزاروں سال اسی طرح اس خداداد حکومت کا دارالسلطنت رہے – اور'' سہا اللّہ'' (ص کا) – خدا اس کی حفاظت کرے ۔ کے دعائیہ جملوں سے یا دکیا ہے لیکن اس کا سبب آگرہ کا جہانگیری یا پیخت ہونا ہے۔

عبدالتار کے رجحانات اور صلاحیتوں اور معاصرین کے ساتھ ان کے تعلقات کے بارے میں جو معلومات مجالی جو معلومات مجالس جہا مگیری کے بین السطور سے حاصل ہوتی ہیں ان کا اس طرح خلاصہ کیا جاسکتا ہے:

- وہ تاریخ ،تاریخ نداہب،تاریخ عیسائیت، علم کلام ،عقاید عیسائیت اور مناظرہ سے دلچیسی رکھتے تھے اور مجالس جہا مگیری کے متعدد واقعات اور اشارات اس بات پر دلالت کرتے ہیں۔خاص طور پر مؤلف کے عیسائیت کے مطالعات ماہرانہ ہیں (ص۳۲)۔

- ان کی ادبی اور شعری صلاحیت پخته تھی۔ وہ علم معانی، بیان اور علم بدیع جانتے تھے اور ادبی و شعری اصطلاحات ہے آگاہ تھے۔مطالعہ کاذوق رکھتے تھے اور تاریخی، ادبی اور فارسی اور فرنگی زبانوں کی کتابیں پڑھی ہوئی تھیں۔ فرنگی اپر تگالی زبان بھی جانتے تھے۔

- ایک مرتبہ جہانگیرنے اپی غزل کی تکیل کے لیے حاضرین سے چاہا کہ اسے قافیے یاد دلائیں ۔ مؤلف نے ایک قافیہ خدمت میں عرض کیا۔ جہانگیرنے ایک شعر پڑھا، مؤلف نے اسے 'دسہل ممتنع'' کہا (ص9)۔

-جہانگیرنے مؤلف سے پوچھا: پیشعرکس کاہے؟

دوست آن باشر که گیرددست دوست

در پریشان حالی و در ماندگی

مؤلف نے جواب دیا: شخ سعدی شیرازی کی گلستان سے ہے۔اور پورا قطعہ زبانی پڑھ دیا (ص۲۳)۔

-مؤلف نے نظیری نینٹا پوری کاایک شعریڑ ھا،جس کاایک مصرع ہے:

ثمري دادخل من اگر برخاري بستم

جہانگیر نے مؤلف سے پوچھا: ''فخل برخار بستن'' کے کیا معنی ہیں؟ مؤلف نے کہا ''دخل موجّہ'' ہے (صبم)۔

-مؤلف تدول میں نظیری نیشا پوری کے بارے میں مثبت رائے نہیں رکھتے تھے اور انھوں نے نظیری کے اشعار پر تقید کی ہے۔ وہ نظیری کے مقابلے میں امیر خسر وکو زیادہ توانا شاعر سمجھتے (ص۱۵۵)۔ یہ بحث مقالے میں آگے چل کر تفصیل ہے آئے گی۔

- وہ شعری تقید کی صلاحت رکھتے تھے۔ ایک مرتبہ در بار میں مولا ناروز بہ شیرازی اور تقیا شوشتری جہا نگیر کے بنائے ہوئے دوسرے شعر دوسرے شعر سے بنائے ہوئے دوش کے لیے تاریخی قطعات پڑھ رہے تھے۔ مؤلف کے بقول'' تقیا کی شاعری زیادہ بری ہے یا روز بہ کی؟''
زیادہ پست اور بُرا تھا'' (ص ۳۸)۔ جہانگیر نے مؤلف سے پوچھا: '' تقیا کی شاعری زیادہ بری ہے یا روز بہ کی؟''
عبدالتار نے جواب دیا:'' تقیا کے قطعے کی برائی لفظی اور روز بہ کے کلام کی برائی معنوی ہے کہ پیفظی سطح پر پست ہے اور وہ مرابہ معنوی کھا فظ سے بُراہے'' (ص ۳۹)۔ یہاں دونتائے افذ کیے جاسکتے ہیں۔ ایک نقد شعر میں مؤلف کی صلاحیت اور دوسرا بہ کہ جہانگیراسے شعری مسائل میں صاحب نظر سمجھتا تھا اور اس کی تنقید اور نظریات پراعتا دکرتا تھا۔

- راجہ منوہر، قوم کچھوا ہہ سے تعلق رکھتا تھا۔ بیرقوم شعرو تخن سے کوئی نسبت نہیں رکھتی، کیونکہ بیر پہاڑوں اور صحراؤں میں رہنے والی ہندوؤں کی سب سے زیادہ جنگی اور دیہاتی قوم ہے۔ مؤلف نے شاعری میں راجہ منوہر کے مرتبے کے بارے میں کہا: ''موجودہ دَور میں وہ شاعری اور شعرشناسی میں نازک پیند دوستوں میں تسلیم شدہ ہے۔'' (ص ۲۷ – ۷۷)

دربار میں ایک مناظرے میں فرنگی پادری فارسی زبان میں کم علمی کی وجہ سے بس ہو گیا تھا۔مؤلف نے جلدی سے اس کی مددکی اوراس کے لیے فارسی میں ترجمہ کیا اور بات اس طرح بیان کی جیساوہ چاہتا تھا (ص ۳۱)۔ -مؤلف کا طریقۂ کاریہ تھا کہ جب بھی وہ جہانگیر کی خدمت میں کوئی داستان یا کتاب پڑھنا چاہتے تو پہلے

جہانگیر کے لیے کوئی دعائیہ شعر پڑھتے (ص ۱۰۱)۔

-اگرچہ مؤلف شاعری کا ذوق رکھتے تھے لیکن شایدخود کم شعر کہتے تھے یا نہیں چاہتے تھ کیہ شاعر کی حیثیت سے پہچانے جائیں۔مثلاً: ۱۵ شعبان ۱۹ اھ/۱۲۱ء کو۔ کہ شب برات ہوتی ہے۔ چراغال کیا ہوا تھا اور مؤلف نے صرف اس کے نظارے کی خوبیال بیان کرنے سے قلم کورو کے رکھا کہ لوگ اسے شخی بگھارنا نہ مجھیں اوروہ شاعری کی تہمت سے بچے رہیں (ص ک ۱۹)۔ وہ جہائگیر کی شان و شوکت کو اس لیے بیان نہیں کر سکتے تھے کیونکہ 'میں شاعر نہیں ہوں کہ عبارت آرائی کروں ،اس کی تعریف بیان سے باہر ہے۔' (ص ۱۹۳)

۔ مؤلف بھی کبھار صرف شعر کی اصلاح دینے پر اکتفا کرتے تھے۔ کیفی گی نے جہانگیر کی تعریف میں ایک قصیدہ کہا تھاجو اِس شعر پرختم ہوتا تھا:

الهي تاكه خاك وبإدوآتش رابقاباشد

به شادی بگذرانی عمرودایم شاد مان باشی

جہانگیر چاہتا تھا کہ پہلے مصرعے میں'' آ ب'' بھی شامل ہو، کین شاعر یہ تصرّ ف نہ کر سکا۔اس وقت عبدالستّار نے شعر کی یوں اصلاح کی:

> بود تاخاک وبادوآب وآتش رابقایارب به شادی بگذرانی عمرودایم شاد مان باشی

جهانگیرنے اس کی تبدیلی اوراصلاح کو پیند کیا (ص۱۲۵–۱۶۷)۔

-جهانگيرنے ايك شعركها:

خوش جامه زيب گشت تن خوب ناز كت

چون مدينه لطيفِ سفيدوسياه وسرخ

مؤلف نے پہلامصرع شاید دانستہ اور اصلاح کی غرض سے بادشاہ کی خدمت میں اس طرح دہرایا:

خوش جامه زيب گشت تن خوب ونا زکت

بادشاہ نے اعتراض کیااور کہا:''تنِ خوب نازکت'' کیونکہ معشوق مؤنث ہے۔مؤلف نے اس تعلیم اوراصلاح کو قبول کیا۔ (ص۱۲۹–۱۷۰)

> -جہانگیرنے اپناایک اور شعر پڑھا: نیر ن

ازمن متاب رخ كه نيم بي تو يك نفس

يك دل شكستن توبه صدخون برابراست

مؤلف نے بادشاہ کی خدمت میں-اگراسے خوشامد نہ سمجھا جائے-اپنی رائے کا اس طرح اظہار کیا:'' پیشعراپنے کہنے والے کی یاد دلاتا ہے اوراینے شاعر جیسا ہے۔'(ص۲۴۹)

- ما کوقو ّال نے دربار میں مشفقیٰ شاعر کاایک شعر پڑھا۔ جہانگیر نے مؤلف سے بوچھا بمشفقی کاتعلق کہاں سے ہے؟ مؤلف نے جواب دیا:'' بخارا سے ۔'' (ص۲۲۰)

- گھٹھہ کے امیر ابوالقاسم نے جہانگیر کی خدمت میں ایک غزل پڑھی۔مؤلف نے اس پر بول تنقید کی: ''اس کا خیال اچھاتھالیکن اس کی نظم نارسااور گنواروں جیسی ہے۔'' (ص۲۶۸)

-مؤلف جہانگیر کی خدمت میں مختلف کتابیں پڑھتے تھے۔ جیسے ترجمہ کہ جاویدان خردہ حضرت ابراہیم کے دین کے بارے میں ایک کتاب جے صحف ابراہیم کہتے ہیں اور یوسف یہود نے جہانگیر کی خواہش پراس کا فارسی ترجمہ کیا تھا۔ (ص۰۹۰)

- وہ مثالخ سے عقیدت رکھتے تھے اور ان کے حالات جہانگیر کی خدمت میں بیان کرتے رہتے تھے (ص ۱۱)، خاص طور پر چشتیہ سلسلے کے مشائخ اور بزرگوں کے واقعات بیان کرتے تھے۔ شاید اس کی وجہ یہ ہے کہ خود جہانگیر چشتی دبيد اړيل تا جون ٢٠١٧ء

مشايخ سے عقيدت رکھتا تھا۔

- ملفوظات جہانگیر بعنی **مجالس جہانگیری، فوائدالفواد** کی طرز پر ککھی گئی ہے جوسلسلۂ چشتیہ کے نام ورترین شخ خواجہ نظام الدین اولیاء بدایونی (۱۳۳۷ – ۲۵ سے کے ملفوظات کا مجموعہ ہے جسے ایک اور چشتی نجم الدین حسن بن علاء سجزی دہلوی (۱۵۱ – ۷۲۷ ھ) نے جمع کیا ہے (ص۱۳۰۲)۔

- مؤلف نے ایک مرتبہ سراج عفیف، کہ بی بھی چشتی نظامی تھے، کی کتاب سے خواجہ نظام الدین اولیاء کی حکایت جہانگیر کی خدمت میں بیان کی (ص٠١)۔

-مؤلف نے امیر خسر و کے حال پرخواجہ نظام الدین اولیاء کی خصوصی توجہ کی تفصیل بھی جہانگیر کے حضور بیان کی (ص ۱۳۷)۔

-مؤلف نے لال متی نامی ایک درولیش سے ملاقات کی اور اس کی سادگی اور لاتعلقی سے متاثر ہوئے اور اسے جہانگیر کے دربار میں بھی حاضر کیا (ص ۱۷)۔

- شخ عبداللّٰد سرمت بر ہانپوری سہرور دی جو''ز مانے کے رند تھے اور وقت کے نشیب و فراز ہے آگاہ تھ''، مؤلف ان کو دلاسا دے کر دریار میں لے گئے (ص19)۔

مؤلف علم فقہ سے واقف تھے اور ایک دفعہ جانوروں کے حلال وحرام ہونے کے بارے میں دلائل بیان کیے (ص۱۲۹–۱۵۱)۔

# اكبركے دربارے مؤلف كاتعلق اور جہا تكيرسے قربت

مؤلف کا جہانگیر کے باپ، اکبر بادشاہ (۹۲۳–۱۰۱۰هے/۱۵۵۱–۱۹۰۵ء) کے دربار میں موجود ہونا، اسی کے قول سے ثابت ہے: ''کمترین مریدان ... ہم بی واسطہ از زبان مقدس حضرت عرش آستانی شنودہ ام'' (۱۹۵۳) میں نے بھی بلاواسطہ حضرت عرش آستانی کی زبانِ مبارک سے سنا ہے۔

سمرة الفلاسفہ کے مقد ہے ہیں بھی کہتے ہیں کہ اکبر نے انھیں تھم دیا: فرنگی زبان سیکھواوراس قوم کے اسراراور اس گروہ کے بادشاہوں اور یونانی ولا طینی تعکماء کے احوال ان کی کتابوں کے حوالے سے فارس میں بیان کرو۔ (۵) چنانچہ انھوں نے پادری زیرو بنموشویر سے چھاہ کے عرصے میں فرنگی زبان کیھی (۲) جوتازہ تازہ فرنگ سے آکر دربار سے وابستہ ہوا تھا۔ عبدالستار اکبر کے دربار میں فرنگی کتب کا ترجمہ کرتے تھے۔ ان کی کتب مرآ ۃ القدس یا واستانِ میں آرجمہ شدہ ہوا تھا۔ وار واستانِ احوال حواریان یا وقابع حواریان دواز دہ گانہ (۱۲۰۱ھ/۱۱۰۱۵) پرتگالی سے فارس میں ترجمہ شدہ ہیں۔ وقابع حواریان دواز دہ گانہ کے ایک صے کا ترجمہ اکبری وفات سے چند ماہ بل ۱۲۰۲ء میں اکبرکو پیش کیا گیا ۔ اس کے جانشین ۔ جہانگیر ۔ سے وابستہ ہو گئے۔ مجالس جہانگیری خت شینی کے چو تھے سال – ۱۲۰۱۵ میں ادس کے حافظ ورستقل اس کے جانشین ۔ جہانگیر کے دربار سے ان کا تعلق اور مستقل اس کے واقعات سے شروع ہوتی ہے۔ اکبر کے ساتھ ان کی دیر پینڈ بربت کے بغیر جہانگیر کے دربار سے ان کا تعلق اور مستقل کے دربار سے ان کا تعلق اور مستقل اور مستقل اور مستقل کی دیر پینڈ بربت کے بغیر جہانگیر کے دربار سے ان کا تعلق اور مستقل اور مستقل اور مستقل اور مستقل اور مستقل کے دربار سے ان کا تعلق اور مستقل اور مستقل اور مستقل کے دربار سے ان کا تعلق اور مستقل اور مستقل کے دربار سے دربار کے دربار سے ان کا تعلق اور مستقل اور مستقل کے دربار سے دربار کے دربار کے دربار سے دربار کے دربا

حضوری نہیں ہوسکتی تھی۔

جہانگیر کے ساتھ مؤلف کی عقیدت اور قربت **مجانسِ جہانگیری** کے ہر صفحے سے ظاہر ہے۔ وہ خود کو جہانگیر کا '' کمترین مریدان و کہترین محسیت'' بیر ومرشد رہنما، مظہر '' کمترین مریدان و کہترین مجلسیان' اور اسے جہا نکشا بادشاہ اور ایک روحانی اور معنوی شخصیت'' بیر و مشدر ہنما، مظہر خوارق و کرامت، سجادہ آرا ہے ہدایت' اور 'بیر جہانگیر' سجھتے ہیں۔ (ص۱۲۱) جہانگیر کے ساتھ مؤلف کی قربت کواس بات سے بھی سمجھا جا سکتا ہے کہ وہ خود کہتے ہیں کہ جواہم باتیں جہانگیر وقاً فو قاً اور دَم ہدتم کہتا، نصیں کھنااس کو میسر تھااور وہ جہانگیر کی رات کی محفلوں میں موجود رہتے (ص۲)۔

جہانگیر کوبھی ان پراعتاد تھا، اس وجہ ہے جب مؤلف نے بادشاہ سے درخواست کی کہ جن باتوں کا ان کی رات کی مجلسوں میں ذکر ہوتا ہے آئیس کلھ لیا جائے تو جہانگیر نے ان کی خواہش کورڈ نہیں کیا (۲۰۰۳)۔ چونکہ جہانگیر کی رات کی عبالس کی روداد کھنا مؤلف کی ایک طرح ہے فہم داری تھی اس لیے جہانگیرا کشر خودائیس مجلس میں بلا لیتا اور یا بی کراتا: ''تم ہمارے واقعات کھتے ہواور موجود نہیں رہتے کہ مقدّس محفل کے احوال سے باخبر رہو۔۔۔' (ص ۱۱)، چونکہ جہانگیر ہی اسپنے واقعات ہجہانگیر نامہ میں کلا ہوا تھا، اس نے عبدالستار کو بید نہ دراری سونی کہ جو کچھ جہانگیر نامہ میں شامل کیے جانے کے لائق ہو وہ اس کے دبیر – خان اعظم – تک پہنچاد یا کر بے (ص ۲۳ )۔ مؤلف کوشش کرتے تھے کہ نئے کے واقعات اور باتیں جہانگیر کی خدمت میں عرض کریں جیسے سلطان صلاح الدین ابو بی کی فرگیوں کے ساتھ جنگ کا واقعہ واقعات اور باتیں جہانگیر کی خدمت میں عرض کریں جیسے سلطان صلاح الدین ابو بی کی فرگیوں کے ساتھ جنگ کا واقعہ بہتا گیر کے خواس کی دفعہ ہو اس کے دوبارا فیون کو پانی میں طور پر ان کی احوال پری کی اور در باری طبیب، جیسم حمید احمد نے ایک دفعہ ہو کھانی کی شرکیے ہو جہانگیر نے خاص طور پر ان کی احوال پری کی اور در باری طبیب، جیسم حمید احمد آئیر سے ان کی بیاری اور واقعات خاص طور پر مثورہ کیا (س ۱۸۸)۔ اس قربت کے باوجود مؤلف جہانگیر کی جبل اور در بار کے آداب کا خیال رکھتے تھے اور کا میں جہانگیر کی سکتے جہانگیر کی ساتھ جہانگیر مولف کی جبل اور در بار کے آداب کا خیال رکھتے تھے اور کا مربات کہا گیری سکتے جہانگیر کی سکتے جہانگیر مولف کی زبان سے مسائل اور واقعات خاص طور پر حاضرین در بار کی تو نیف کرتا تھا (ص ۲۲۱)۔ جہانگیر مؤلف کی بید مواضرین در بار کوسنوا تا (ص ۱۲۸)۔

جہانگیر نے جہانگیر نامہ میں دو بار عبدالتار کا ذکر کیا ہے۔ پہلی بار تخت نشینی کی بارہویں سالگرہ الا۲۲ ہے۔ پہلی بار تخت نشینی کی بارہویں سالگرہ الا۲۲ ہے۔ ۱۲۱۷ء) کے واقعات کے خمن میں سرسری طور پر لکھا ہے کہ ۱۲ اشہر یورکو میں نے ملا عبدالتارکو بھی ایک ہاتھی عطا کیا۔ (۲) دوسری باراس کا ذکر کچھ تفصیل اور کیفیت کے ساتھ ہواہے۔ جہانگیر ان تحفول کے بارے میں بیان کرتا ہے جو دربار کے مقربین نے تخت نشینی کی چود ہویں سالگرہ (۲۸ ماھ) کے موقع پر اس کی خدمت میں پیش کیے تھے:
دربار کے مقربین نے تخت نشینی کی چود ہویں سالگرہ (۲۸ ماھ) کے موقع پر اس کی خدمت میں پیش کیے تھے:
دربار کے مقربین نے تخت نشینی کی چود ہویں سالگرہ (۲۸ ماھ) کے موقع پر اس کی خدمت میں پیش کیے تھے:
دربار کے مقربین والاعبدالتار مجموعہ ای بہ خط خاص حضرت جنت آشیا نی – انار اللّه بربانہ – مشتمل بربعضی از دعوات ومقد مہازعلم تنجیم ودیگر امور غربیہ کہ اکثری را آزمودہ و بہ حقیقت وارسیدہ، در آن جریدہ سعادت شبت

فرموده اند، بدرهم پیش کش گذرانید بعد از زیارت خط مبارک ایشان ذوقی و نشاطی درخود مشاہده نمودم که خودرا کم به آن حال یاد دارم به بغایت الغایت محظوظ گشتم به خدا که پیچ تحفهٔ نادر و جوابر گران بها پیش من به آن نمی رسد به جلد وی این خدمت، منصب اواز آنچه در مخیّلهٔ او مگذشته بود، افزوده ، هزار روپیه انعام فرمودم یه (۸)

ترجمہ: اسی اثناء میں عبدالسمّا رنے حضرت جنت آشیانی (ہمایوں بادشاہ) - خداان کی دلیل ان کی زبان پر لائے – کے اپنے ہاتھ کا لکھا ہواا کی مجموعہ بطور نذر پیش کیا جس میں انھوں نے کچھ دعا ئیں اور علم نجوم کی ابتدائی با تیں اورد گیر مخفی علوم ، جن میں سے اکثر ان کے آزمودہ تھے ، تحریر کرر کھے تھے۔ ان کی مبارک تحریر کی زیارت سے میں نے اپنے آپ میں ایسا ذوق وسر ورمحسوس کیا کہ مجھے و لیمی حالت کم یاد پڑتی ہے۔ میں انہائی محظوظ ہوا۔ بخدا! کوئی نادر تحفہ اور قیمتی ہیرا بھی میر نزدیک اس کے برابر نہیں ہے۔ اس خدمت کے وض میں نے عبدالسمّار کا منصب اتنا بڑھا دیا کہ خوداس کے وہم وخیال میں بھی نہ ہوگا اور ایک ہزار روپیدانعام بھی دیا۔

چونکہ بی نسخہ جہانگیر کے دادانصیرالدین ہمایوں بادشاہ کے ہاتھ کا تھا، جہانگیر کے لیےاس سے بڑھ کر تخذاور کیا ہوسکتا تھا۔

# دربار کی دیگرا ہم شخصیات اور معاصر شاعروں کے ساتھ مؤلف کے تعلقات

-مؤلف نے خان جہاں لودھی کے بارے میں مثبت رائے پیش کی ہے جوان کے اچھے تعلقات کی دلیل ہو سکتی ہے (ص19)۔

- خانِ اعظم ، مؤلف کے عیسائیت کے مطالعات کی صلاحیت سے آگاہ تھا اور اس نے دربار میں پا دریوں اور علمائے اسلام کے درمیان بحث ومباحث میں جہانگیر کو یاد دلایا کہ عبدالستار ان معاملات میں بہت آگاہی رکھتے ہیں (ص۲۰۰)۔ پھر اس بحث میں پادریوں کے سامنے عبدالستار کی حوصلہ افز ائی بھی کرتا تھا (ص۲۰۰)۔ خان اعظم بھی کھارمؤلف سے اپنے نجی حالات بھی بیان کرتا تھا (ص۱۰۵)۔

۔ - دیانت خان بھی بھی کھارمؤلف کے سامنے در دِدل بیان کر لیتا تھا (ص ۱۸۷)۔

-ایک مرتبہ مؤلف نے ابھی دربار میں کوئی بات نہیں کی تھی اور بادشاہ کی خدمت میں کوئی واقعہ بیان نہیں کیا تھا کہ جہانگیر نے نقیب خان ہے، جو دربار میں وقایع خوانی کرتا تھا، پوچھا کہ جو کچھ عبدالستار کہتے ہیں، تیج ہے یا جھوٹ؟ نقیب خان نے کہا: جھوٹ ہے! مؤلف نے اعتراض کیا اور کہا:'' پہلے نقیب خان کو پوچھنا چا ہے تھا کہ عبدالستار کیا کہتا ہے۔ خان ابھی نہیں جانتا کہ میں نے کیا کہا ہے' (ص ۸۱)۔ شاید مؤلف کے ساتھ نقیب خان کے روابط اجھے نہیں رہے۔ جو نادراور دلچیپ حکایات مؤلف نے تاریخی اور فرگی کم ابول میں پڑھی تھیں اور مجلس میں جہانگیر کے لیے دہراتے تھے، وہ نادراور دلچیپ حکایات مؤلف نے تاریخی اور فرگی کم ابول میں پڑھی تھیں اور مجلس میں جہانگیر کے لیے دہرائے تھے، وہ نقیب خان کی بیہ بے یقنی عبدالستار سے عناد

یاضد کی وجہ سے ہو۔

- تقیا شوشتری نے، جو جہانگیر کے دربار میں اس کے لیے کامی اور فقہی مسائل بیان کرتا تھا، اس سوال پر کہ باپ کے گناہ پر بیٹے کو پکڑا جا سکتا ہے؟ کہا تھا کہ ہاں پکڑا جا سکتا ہے۔ بادشاہ نے عبدالستار کی رائے جا نناچا ہی۔ انھوں نے کہ جو کچھ تقیا شوشتری کہتے ہیں، وہ نہ از روے عمل انصاف پر بنی ہے اور نہ از روے روایات سیجے ہے۔ پھراپی دلیل بیان کی (ص۸۸-۸۸)۔

- تقیا شاعر بھی تھا۔ ان کی شاعری کے بارے میں مؤلف کی رائے پہلے بیان ہو پھی ہے۔ مؤلف نے تقیا شوشتری کو'' ناکارہ متاع کا حامل خود پرست دعویدار'' کہا ہے (ص۳۹)۔ ایک اور جگہ پر اسے ضرورت مند در ماندہ، پریشان اور خستہ حال شخص کہا ہے (ص۲۱ – ۲۲)۔ بیسب اس بات کی دلیل ہے کہ عبدالستّار تقیا شوشتری کے بارے میں مثبت رائے نہیں رکھتے تھے۔

۔ نظیری نیٹا پوری، جواپنے زمانے کے ممتاز شاعر تھے اور ہندوستان کے درباروں سے صلہ یافتہ تھے، مؤلف نے ان کے ذکر میں جوالفاظ استعال کیے ہیں، ان سے نظیری کے بارے میں ان کی سردمہری اور ایک طرح کی لاتعلقی کا اندازہ ہوتا ہے۔ انھوں نے نظیری کو بہت معمولی شاعر ظاہر کیا ہے:'' آج رات نظیری نام ایک شاعر… باریاب ہوا… رحم دل بادشاہ نے اس کے بڑھا ہے، گوششنی اور سکینی کے پیش نظر اس پرعنایت کی… پھر اس نے انوری کی زمین میں ایک قصیدہ پڑھا… اور عرض کیا کہ انوری کے بعد بہت سے لوگوں نے اس زمین میں طبع آزمائی کی ہے لیکن اس نئے بین اور تازگی کے ساتھ کسی نے نہیں کی۔ اس کی یہ باتیں محض شاعری تھیں۔'' (ص۱۵۳)

جہانگیر نے اس کا ۱۲۰ اشعار کا قصیدہ''بڑی مروّت، بر دباری اور ذاتی شرم وحیا'' کے سبب سنا اور انعام دیا اور '' ''بادشاہ سلامت نہیں چاہتے تھے کہ اس کی اعلیٰ مجلس میں اس کا دل ٹوٹ جائے۔'' (ص۱۵۲) یعنی نظیری کے اس قصیدہ میں کوئی کمال نہیں تھا اور بادشاہ نے محض حوصلہ افزائی اور دلجوئی کے لیے اسے انعام دیا!

جہانگیر نے امیر خسروکی ایک غزل، جس کا قافیہ' سفیدوسیاہ وسرخ''تھا، ملا نظیری کودی کہ اس کی تقلید میں شعر کے ۔''جہانگیر نے کہا کہ ہم چاہتے ہیں کہ اس پرغزل کہی جائے۔لیکن بہت مشکل ہے کہ اس ظالم (لیعنی خسرو) نے کچھ چھوڑا ہی نہیں! کوئی کیا سوچے اور کیا گہے۔ملاّ [نظیری] نے چندادا کیں دکھا کر خدمت اقدس میں یوں ظاہر کیا گویا اس غورڑا ہی نہیں! کوئی کہا کوئی مشکل بات نہیں ہے۔ نرگسیت کے شکار اس دعویدار کو بہت سوچ بچار اور باریک بنی غزل کے جواب میں غزل کہنا کوئی مشکل بات نہیں ہے۔ نرگسیت کے شکار اس دعویدار کو بہت سوچ بچار اور باریک بنی کے بعد معلوم ہوا[ کہ بیاس قدرآ سان بھی نہیں] اور وہ اسے آ سان سمجھنے اور سرسری لینے پر شرمندہ ہوا... آخر وہی ہوا جوز بانِ اقدس سے نکلا تھا۔ ملا نظیری اس کے تیسر ہے دن ، دس بارہ شعر کہہ کر لایا لیکن ایک بھی ایسا مصرع کہنے میں کا میاب نہ ہو سکا جو ظرکھا ہے،نظیری اسے ملحوظ نہ سکا جو نازک پینداہل نظر قبول کرسکیں۔خسرونے اس غزل میں جس مشکل گوئی کا اہتما م ملحوظ رکھا ہے،نظیری اسے ملحوظ نہ رکھ سکا۔'' (ص ۱۵۵ – ۱۵۲)

ایک مقام برخان خانان کاایک قول نقل کیا ہے کہ 'ملا نظیری شاعر ہے اوربس' (ص۱۸۹)۔

تصانف: ـ

عبدالتاری کتابیں دوطرح کی ہیں۔ایک عیسائیت کے بارے میں، جوانھوں نے پادری زیرونموشویر کے ساتھ مل کر پر تگالی زبان سے فارس میں ترجمہ کی ہیں۔دوسری وہ جوانھوں نے انفرادی طور پر تألیف کی ہیں۔ یہاں دونوں طرح کی کتابوں کا تعارف تاریخ تصنیف/ترجمہ کی ترتیب کے ساتھ پیش کیا جاتا ہے:

#### ا ۔ سمرة الفلاسفه ما حوال فرنگستان

یے روم، بونان اور وہاں کے فلسفیوں کے حالات اور اقوال کے بارے میں ہے۔ یہ ۱۳ رئیج الا وّل ۱۲۰اھ/۱۱ اگست ۱۲۰۳ءکوتاً کیف ہوئی اورا کبر بادشاہ کو پیش کی گئی۔ (۹)

آغاز:

''سپاس الٰهی وستایش جان آفرین در آغاز نامه هارتی است پیشین، ورنه ساخته را چه نیر و کهاز سازندهٔ خویش گویدوئوشده راچه یارا کهازیا دشاه قِدَم سراید\_''(۱۰)

انجام:

''واین خرد زادهٔ نه ماه را که پیران کهن سال را تجربه آموز و تجربه کاران را روثنی افروز است واز حضرت شاهی نامی واسم گرامی سعرة الفلاسفه نامور به حرمت گیتی خداوند پیرایهٔ قبول ارزانی دارد فقط''(۱۱) کتاب سے ملنے والی اہم معلومات به مېن:

الف ۔ بادشاہ کا نام پورے القاب کے ساتھ یوں درج کیا ہے:

'' حضرت ظلّ الْبِی ، ارشاد پناہی ، سابقه سالا رِمحبت کلّ ، شاہسوار عرصهٔ تو کّل ، ضابطهُ مراتب امکان و وجوب، حافظ مدارج اطلاق وتقیّد گنجور اسرار اللی ، مهبط انوار نامتناہی ، خداوند تخت دیہیم ، پادشاؤفت اقلیم، حلال الله ین والدّ نیاا کبریادشاہ غازی خلد اللّه ملکہ وسلطانه۔' (۱۲)

ب۔ اکبر بادشاہ ہمیشہ اس خواہش کا اظہار کرتا کہ اس کے دربار میں مختلف مذاہب کے اسرار، ہر سرز مین کے حکمر انوں کے حالات اور داناوں کی حکمت کے راز بیان ہونے چاہیں تا کہ ہر جماعت اور گروہ کی کسوٹی معلوم ہواوراس کے درقوبول سے ایک نیا دستورالعمل بنایا جائے اور دور وزن دیک کے لوگ بہرہ ورہوں ۔ چنا نچے مؤلف کو بلایا اور حکم دیا کہ فرنگی زبان سیکھواور یونانی اور لاطنی بادشا ہوں اور داناوں کے حالات ان کی کتابوں سے فارسی میں ترجمہ کرو۔ مؤلف نے ہمت کی اور دربار کے ایک دانا نے فرنگ زبر وہنموشور سے دوستی قائم کی اور اس سے زبان سیکھی ۔ چھاہ میں فرنگی زبان سے علمی اور عملی مضامین کو ہجھنے کی صلاحیت پیدا کرلی۔ اگر چہ محاور ہے کی کی اور ترجمے کے شغل کی وجہ سے اس پر کما حقہ قدرت تو حاصل نہ ہوسکی لیکن بادشاہ سلامت کی خواہش یوری ہوگئی۔ (۱۳۳)

ج۔ یہ کتاب روم اور دیگرسات بادشاہوں کی سلطنت کے ذکر میں ہے۔ رومیوں کے اپنے ملک کے نام سے لفظ ''سلطنت'' حذف کر دینے کا بیان بھی ہوا ہے۔ (۱۲) کتاب کا آخری موضوع'' امر نام شاع'' ہے۔ (۱۵)

د۔ خاتمہ کتاب میں تاریخ تصنیف (ترجمہ) ۱۳ رہیج الاوّل ۱۲۰ اھ/۲۹ امر دادالٰہی ۳۸ جلوس بیان ہوئی ہے۔ (۱۲)

مؤلف نے جابجاشعراکے اشعار بھی شامل کیے ہیں۔ کہیں شاعر کے ذکر کے ساتھ اور کہیں اس کے بغیر۔ سمرة الفلاسفہ کاایک قلمی نسخہ برلٹ لا بھریری لندن Or. 5893 میں محفوظ ہے۔خطِنستعلیق میں لکھے گئے اس نسخے کے کا جب کانام شیخ خیرالدین ہے۔ تاریخ کتابت کاربیج الثانی ۱۳۱۸ھ، ۲۵ صفحات۔ (۱۷)

اس کتاب کے دیگر نسخ کنگز کالج کیمبرزئ (Browne, Suppt. 770)، مانچسٹر (بریں کا بیکے کیکرزگالج کیمبرزئ (Maclagen, p. 218, no. 16)، وکٹوریالا بہریں پٹیالہ (Maclagen, p. 218, no. 16) گورنمنٹ لا بہریں آندهرا پردیش (سابقہ آصفیہ لا بہریں) حیررآ بادد کن، (فہرست آصفیہ، جا،ص ۱۹۲۸)؛ اور آستان قدس رضوی مشہد (ایران) (فہرست، جسم ۱۸۳) میں موجود ہیں، (۱۸) (ایران) (فہرست، جسم ۱۸۳) میں موجود ہیں، (۱۸) کے مرآت القدین

پادری زیرونموشور نے ۱۵ اردیبہشت [۱۰۱۰ھ]/۱۰۲۱ء کوعبدالستّار بن قاسم لا ہوری کی معاونت سے آگرہ میں ایک ایر بادشاہ کے لیے اس کا فارس ترجمہ کیا۔ ترجمہ میں معاونت کا ذکر پادری مترجم نے لندن کے نسخ کے آخر میں ایک یا دواشت میں کیا ہے۔ اس کتاب کے ااخطی نسخ اب تک معلوم ہوئے ہیں۔ (۱۹) ہم نے ان میں سے دونسخوں - ایک لا ہور بجائب گھر (نمبر M.S.46) اور دوسرا برلش لا ئبریری ، لندن (نمبر 94) - سے استفادہ کیا ہے۔ (۲۰) دونوں نسخوں کی عبارت میں کوئی فرق نہیں ہے۔

لندن کے نشخ کا آغازاس عبارت سے ہوتا ہے:

''بهم الا بّ والا بن والروح القدس الاه واحد مرآت القدس ، كه درآن گزارش مي يا بد داستان عجيب احوال حضرت ايشوع كريستن و بيان پاره اى تعليم آسانی و مجزه مهای بلند قدراو''

سبب تألیف جو بیان ہواہے اس کا مخص ہیہے:

جب بادشاہ سلامت [اکبر] نے حضرت عیسیٰ کے حالات اختلاف کے ساتھ سے تو اس خواہش کا اظہار کیا کہ وہ حضرت عیسیٰ اکے مصدقہ حالات سننا چاہتے ہیں اور پادری زیرونموشویر کا حکم دیا کہ جو کچھ حضرت عیسی کے اقوال اور کر دار کے بیش کیا جائے۔ بادشاہ کا حکم بجالایا گیا۔ لیکن جب پادری نے اپنی بارے میں کتب میں لکھا ہے، اسے فارسی میں منتقل کر کے بیش کیا جائے۔ بادشاہ کا حکم بجالایا گیا۔ لیکن جب پادری نے اپنی فارسی تحریکالاطینی ما خذسے تقابل کیا تو تسلی نہ ہوئی اور وہ سارامسودہ ناقص معلوم ہوااور نظر ثانی کر کے اس قابل بنایا کہ بادشاہ کے حضور پیش کیا جاسکے۔ یہ کتاب چارا بواب پر شتمل ہے۔ پہلے باب میں حضرت عیسی کی ولا دت سے لے کرتعلیم کے آغاز تک کے حالات، دوسرے باب میں ان کے معجزات اور بچا بیات، تیسرے باب میں ان کی معرف جانے کا بیان ہے۔ اس لوگوں کی سلامتی اور محبت میں برداشت کیس، چو تھے باب میں ان کا قبر سے چشم بیشی کی گئی ہے۔ ہر بات کا ما خذ حاشیے میں دیا کتاب کا زیادہ تر موادانجیل مقدس سے لیا گیا ہے اور دوسری تحریوں سے چشم بیشی کی گئی ہے۔ ہر بات کا ما خذ حاشیے میں دیا

دبسيد اپريل تا جون الاناية

گیاہے۔اس کتاب میں بیان کردہ بعض باتیں انسانی عقل وفہم سے ماوراء ہیں،الیی تمام باتوں کی وضاحت کتاب آئینئر حق نما کی جائے گی، مرآت القدس ۱۵ الردی بہشت ۱۹۰۲ عیسوی کا آگرہ میں اختتام پذیر یہوئی۔ (۲۱) اختتام کتاب:

''باری پیچ کس اورا خندان ندید،اتما گریان به بلی کشیده قد، دست بای اوراست و درست، باز وش خوش نما، درگفتن شنجیده وگران و کم گوی،خوش روی در آ دمی زادگان به (۲۲)

لندن کے نسخے کے اختیام پرایک یا دواشت میں پاوری نے ترجے میں عبدالستار کی معاونت کا یوں ذکر کیا ہے:

"این نامهٔ گرامی و دیباچهٔ سعادت، بندہ پاوری زیرونموشویر فرنگی از طا کفه صحبت [!] حضرت عیسی به حکم
شاہنشاہ دوران، خدیوروثن جان، برای روزگار [!] جلال الدین اکبر پادشاہ – خلداللّه ملکہ وسلطانہ – از
انجیل مقدس و دیگر کتب پیغیبران در دارالخلافه آگرہ فراہم آور دہ \_مولا ناعبدالستّار بن قاسم لا موری بدا تفاق
این بندہ در ہمان دارالخلافه آگرہ ترجمه کر دورسهٔ ہزاروشش صدودواز ولا دت حضرت ایشوع مسے، و چہل و
این بندہ در ہمان دارالخلافه آگرہ ترجمه کر دورسهٔ ماہ رمضان المبارک در روز چہارشنبہ سنهٔ ہزار و بیست و هفت ۔''

لندن کانسخہ شخ افاضت اللہ کے قلم سے ۱۱۸۵ھ میں کلکتہ میں تحریر ہوا۔ (۲۴۳) لا ہور کے نینج کی تاریخ کتابت نینج کے ناقص ہونے کی وجہ سے معلوم نہیں ہے۔ لیکن سرورق کی ایک یا دواشت سے پتا چلتا ہے کہ بینسخہ ۱۳۰ھ میں لکھا گیا اور لگتا ہے شاہی کتب خانے کے لیے تیار ہوا تھا۔

کاصفر ۱۹۰ اھ/۱۱مئی ۱۹۱۰ء کی ایک شانہ مجلس میں جہانگیرنے خان اعظم کو بتایا کہ آج سے پانچ چھروز پہلے عبدالتارشاہی مجلس میں حضرت عیسیٰ کے وہ حالات پڑھ رہے تھے جوانھوں نے درباری پادریوں کے تعاون سے، انجیل اور نصار کی کی دیگر کتب سے فارسی زبان میں ترجمہ کیے تھے (ص۳۲)، بظاہر ریم مرآت القدس کی طرف اشارہ ہے۔

#### ٣ ـ داستانِ احوالِ حواريان ياوقاليع حواريان دواز ده گانه

زیرونموشور نے مرآت القدس کی تألیف اور ترجے کے بعد عبدالتار کی معاونت سے اس کتاب کا بھی فارسی ترجمہ کیا اور بظاہر تھوڑا تھوڑا کر کے اکبراور جہانگیر کے سامنے پیش کرتا رہا۔ اس طرح کہ چار حوار یوں کے حالات ما ۱۹۰۱ھ/۱۲۰۵ء میں اکبر بادشاہ کو اس کی وفات سے پہلے پیش کیے جاچکے تھے۔ اور کتاب کی حتی تحریر (ترجمہ) ۱۲۰۱ھ/۱۲۰ء میں جہانگیرکو پیش کی گئے۔ اس کتاب کا ایک حصّہ شایع ہوا ہے اور متعدد خطّی نسخ بھی موجود ہیں۔ (۲۵)

# ۴\_ مجانس جها نگیری

کا اوسے ۲۰ اور ۱۹۰۸–۱۹۱۱ء) تک کی جہانگیر کی شانہ درباری مجلسوں سے متعلق ہے۔اس کے بارے میں آگے چل کرعلیحدہ بحث کی جائے گی۔

## ر خلاصة ظفرنامه

دبيد ايريل تا جون ١٠١٧ء

عبدالسقار نے ۲۲ آذر ۲۲ اجری ۱۲۱۵ و ۱۲۱۹ و اجمیر میں جہانگیر کی خواہش پرشرف الدین علی' شرف' بیزدی (م: ۱۲۵۸ھ /۱۳۵۸ء) کی کتاب ظفر نامہ کا خلاصہ تیار کیا اوراس کی خدمت میں پیش کیا۔ جہانگیر نے عبدالسقار کو ہدایت کی کہ جو آیات اوراحا دیث اصل موضوع سے مناسب نہیں رکھتیں اور جواشعار ، فقرات اور عربی اقوال بات کو سمجھنے میں خل ہیں ، انھیں حذف کر دیا جائے اورا یک ایسا خلاصہ تیار کیا جائے جسے جھناسب کے لیے آسان ہو۔

آغاز:

" حمد وستایش لایق بارگاه خدای زمان و زمین و نیاز و نیایش سزادار آفرید گارفروردین از اندازهٔ عقل و قیاس و توانایی دریافت ادراک ما کوتاه خردان چندان بلنداست که دست فیم و ذکای بستی به دامن آن نرسد و درودانبیاء را بنما و دعای مغفرت و آمرزش آن برگزیدگان جناب کبریاء آزاده فطرتان در آغاز نامه با بنابر رسم و آمین است آن سزادار کقلم را از این کارشخت باز داشته و دانایانه به ناگزیروقت برداخته " (۲۲)

ظفر نامہ کا خلاصہ کرنے کی وجہ، جیسا کہ پہلے بیان ہوئی، عبدالتقار نے اپنے دیبا ہے میں یہی بتائی ہے کہ اپنے موضوع پر یہ بہت عمدہ کتاب ہے کین اس پراعتراض یہ کیا جاتا ہے کہ مصقف نے غیر مانوس الفاظ استعال کیے ہیں اور آیات اور احادیث کے جرپوراستعال کواپنی تحریر کی خوبی اور لطافت سمجھا ہے، یہ سوچے بغیر کہ ماضی کے بزرگوں کے حالات وواقعات کھنے کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ عام وخاص قارئین اسے سمجھ کرکوئی سبق حاصل کرسکیں۔ چنانچہ ۱۲۲ آذر ۲۲۰ ا جری کوا جمیر میں ظل الہی (جہانگیر) نے حکم دیا کہ اس کتاب سے وہ تمام آیات اور احادیث جن کا اصل واقعات سے کوئی تعلق نہیں اور دیگر اشعار اور عربی فقرات اور اقوال جومضا مین سمجھے میں مخل ہیں، سب کو نکال کر ایسا کیا جائے کہ یہ کتاب سب کے لیے آسان ہواور خاص و عام اسے من کر بہرہ ور ہوسکیں۔ یہ تھم بھی ہوا کہ یہ کام ایک دن میں مکمل ہوجانا چا ہیے چنانکہ تکم کے مطابق اس مشکل اور طویل کام کومقررہ میعاد میں ہی مکمل کردیا گیا۔ (۲۷)

تلخیص کنندہ کے دیباچے کے بعد پہلاعنوان'' گفتار درتولّد حضرت صاحبقر انی'' (۱۳ الف) اور آخری عنوان ''ذکر احوال سلطنت امیر زادہ (سلطان وسبب زوال آن برسبیل اجمال'' (۱۳۰۸ الف) ہے۔ کتاب کے اختیام پر امیر تیمور کی بعض انفرادی خصوصیات کا ذکر ہے اور اس کی اولا دکابیان ہے جواس کی وفات کے وقت موجود تھی (۹۰۳ب)۔

اور پھراشعار ہیں،جن کامطلع یہہے:

''شرف'' تابە كى قصەخوانى جموش زبان درئش وباز كن گوڭِ ہوش

اورمقطع پیہے:

. عنان راعجب دولتی داددست که دارد به بحرکرامت نشست (۲۸)

كتاب اس عبارت برختم موتى ہے: 'نتمام شد كتاب متطاب ظفر نامة تصنيف مولا نا شرف الدين على بيز دى بار

دبيد ايريل تا جون ١١٠١ع

الہ [ كذا: ببحذف] احادیث وآیات وعبارات عربی واشعار جُنگ بهموجب فرمود هٔ حضرت جہانگیر پادشاہ بالخیر۔'

کتاب کا فلمی نسخہ برلٹش لائبر بری (سابقہ برلٹش میوزیم) لندن (نمبر Add. 16685) میں خوبصورت نستعلیق
میں لکھا، موجود ہے۔ اس نسخ پر تذہیب کی گئی ہے اور سونے کی پان چڑھائی گئی ہے۔ جدولیں بھی بنی ہوئی ہیں۔ ایک مہر
''امیر لیعقوب ۲۲۱' الفاظ کی اور ایک انگریزی مہر بھی گئی ہے جس میں تاریخ سمبر ۲۵۸۵ کندہ ہے۔ (۲۹) دوسر انسخہ
باڈلیان (نمبر 159) میں موجود ہے جو صرف جلدا وّل ہے اور ۲۵۰۳ھ/۱-۲۰۰۰ء تک کے واقعات پر شمل ہے۔ (۳۰)
مؤلف کے سال حیات کا تعین

عبدالستّار ۱۰۲۸ه ۱۹۱۹ء تک ضرور زنده رہے تھے، کیونکہ اس سال انھوں نے علم نجوم وغیرہ کے مضامین اور اور پر مشتمل ہمایوں بادشاہ کا لکھا ہواا کی قلمی نسخہ جہانگیر کی خدمت میں پیش کیا تھا۔ (۳۱) ۲۔ مجالس جہانگیری کا تجزیاتی مطالعہ،

كتاب كاخاكه

مؤلف جاہتے تھے کہ وہ خواجہ نظام الدین اولیاء کے ملفوظات کے مجموعہ فوائد الفوادم تبہ حسن سجری دہلوی کی طرز پر''ملفوظاتِ جہانگیر'' کا ایک مجموعہ، جالیس میں تحریر کریں۔ جہانگیر کے ساتھ قربت کے باعث مؤلف کے لیے بیآ سان تھا کہ وقتاً فو قتاً اور لمحہ بہلحہ جو کچھ جہانگیر سے صادر ہوتا تھا اور اکابر دربار جسے لکھنے سے غافل تھے، اسے لکھ لیں۔ انھوں نے اپنی خواہش کا اظہار جہانگیر سے کیا اور جہانگیر نے اسے قبول کیا (س۱۱۳۲)۔

جب واقعات چالیس مجالس میں تحریرہو چکتو مؤلف نے ان میں سے بعض جہانگیر کے لیے پڑھے۔ جہانگیر نے بیسلسلہ جاری رکھنے کا علم دیا (ص۱۱۳،۱۱۳) اوراس طرح بیکتاب اکلوتے نسخ کی بنیاد پر، جو ہمار سے سامنے ہے، چالیس مجالس کی بجائے ایک سوبائیس مجالس میں مکمل ہوئی، لینی ابتدائی خاکے سے تین گنازیادہ۔ چونکہ جہانگیر کے روز مرہ ہوئی دی جہانگیر کے روز مرہ ہوئی میں بیجہ ت بیدا کی کے لیے رسی تاریخ - جہانگیر نامہ - جہانگیر کے اپنے قلم سے کہ بھی مولف نے وقایع نگاری میں بیجہ ت بیدا کی کہ جہانگیر کی رات کی مجالس کے واقعات کھے (ص۲)۔ یہ کتاب ایک لحاظ سے ''شب نامچ' ہے،''روز نامچ' نہیں۔ مؤلف نے اسے کوئی مخصوص نام نہیں دیایا ہمارے نسخ میں نہیں ہے۔ مؤلف کے الفاظ' تقریب نگاشتن مجالس عالیہ…' مؤلف نے اسے کوئی خصوص نام نہیں دیایا ہمارے نسخ میں نہیں ہے۔ مؤلف کے الفاظ' تقریب نگاشتن مجالس عالیہ…' دمجالکیر کے ساتھ تعلق کی وجہ سے ہم نے اس کے لیے (ص۲) اور ہرموضوع کے آغاز میں ''مجال ' کے عنوان اوراس کے جہانگیر کے ساتھ تعلق کی وجہ سے ہم نے اس کے لیے در مجالکی موز وں سمجھا ہے اورا سے اس نام سے شایع کیا ہے۔

## تاريخ تأليف

یے کتاب ان واقعات کی رپوتا ژہے جو ۲۲ رجب ۱۰۱۵ سر ۱۲۴۷ کتو بر ۱۲۰۸ سے ۱۹ رمضان ۲۰۰۱ سے ۱۵ نومبر ۱۲۱۱ء تک کی درمیانی راتوں میں جہانگیر کی مجالس میں پیش آئے اور مؤلف وہاں موجود تھے۔مؤلف رات کے واقعات کو اضی راتوں میں کھے لیتے جب یہ پیش آئے اور جو کچھ تیار ہوجا تاوہ بادشاہ کے سامنے پیش کردیتے۔اس طرح کتاب کا زمانۂ

تاً کیف اصولاً ۱۷-۱ه اور ۲۰-۱۱ اور ۱۹۰۸ تا ۱۹۱۱ه) کا درمیانی عرصه ہی ہونا چاہیے۔ یہ بات پیش نظر رکھنی چاہیے که مذکوره واقعات متواتر اورمسلسل پیش نہیں آئے بلکہ مذکورہ سالوں کی بعض را توں میں جو پچھ مجلسوں میں پیش آیا قلم بندکرلیا گیا۔ مقام تاکیف

آگرہ، سکندرلودھی (حکومت: ۹۲۳–۱۹۸۸ – ۱۵۱ء) کے زمانے سے سلاطین دہلی کا دارالحکومت رہا ہے۔ باہراوراس کے جانشین ہمایوں اور اکبر نے بھی آگرہ کو اپنادارالحکومت قرار دیا (۳۲) اور جہانگیر بھی وہاں دربار لگا تارہا۔اصولی طور پراس کتاب کا مقام تألیف بھی آگرہ ہے۔اس بات کی تائید پہلی مجلس (منعقدہ ۲۲۸ جب ۱۰۱ھ) کی ایک عبارت سے بھی ہوتی ہے جہاں مؤلف کہتے ہیں: ''درہمین شہرآگرہ'' (صسس) -اسی آگرہ شہر میں۔''اِسی'' کی تاکیداس بات کی دلیل ہے کہ مؤلف اُس وقت وہاں تھے۔

#### طريقهُ تأليف

جوطریقہ مؤلف نے واقعات تحریر کرنے کے لیے اختیار کیا، شروع سے آخرتک اس پرکار بندر ہے ہیں۔ پہلے وہ مجلس کا شارہ لکھتے ہیں، پھرمجلس کے انعقاد کی تاریخ، قمری سال اور جہانگیر کی تحف نشینی کے سال کے ساتھ اُس کی خوش بختی کی دعا کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ یہ حصر تحریر کرنے کے لیے مؤلف ایک روایتی عبارت لکھتے ہیں جو ہرمجلس کے آغاز میں دہرائی گئی ہے۔ اس کے الفاظ کچھاس طرح ہیں: ''بہتار تخ…، شب…، سال…جلوس مبارک کہ برجہان و جہانیان فرخندہ باد، مجلسیان نوبت را دولت آستان بوس روی داد، زبان بہ دعا و شائی آن حضرت تازہ و سبز گردید'' بھی مجلس کا وقت بھی کھتے ہیں۔ کھتے ہیں: ''دوساعت نبوی از شب گذشتہ…و درساعت سوّم…'' (ص ۲۸ کا وغیرہ) پھر حاضرین مجلس کا نام لیتے ہیں۔ بہت سی مجالس، جہانگیر کی عمراور حکومت کی درازی کی دعا اوراس کی تعریف پرختم ہوتی ہیں۔ بعض اوقات نثری دعا کے ساتھ دعا کہ اور کھی میں بیس ہے۔ بعض مجالس دعا کے بغیر بھی ختم ہوئی ہیں دیکھیے بجلس ۲۳۵، سری سے دعا کے بغیر بھی دعا کہ یغیر بھی دعا کہ یا ہی سے دعا کہ یا گیا ہے کہیں میں ہیں ہے۔ دعا کہالس دعا کے بغیر بھی ختم ہوئی ہیں دیکھیے بحکس مجالس دعا کے بغیر بھی دعا کہ یا شیار عالی کہیں ہے۔ مثلاً :

لیود درآسمان تا مهر را نور مبادانکس اواز چتر شد دور (۱۰۹،۱۰۲،۲۰) کی عمرش دراز باد که چرخ عطیه بخش از هر عطیه ای که د مدعمرخوش تراست (ص∠،۲۹،۱۲۹) که تنا گفت برشاه و بر برزم شاه که آباد با داز تواین بزم گاه (می ۹۸،۲۲)

☆ تایوَ د چرخ را جنوب وشال تایوَ د ماه را مدار و مدیر الی آخر...

(ص۲۲،۲۳)

☆الهی تاجهان را آب ورنگ است فلک راسیر وگیتی را درنگ است الی آخر...

اورایک جگه پرہے:

خدايا تاجهان...الي آخر

(121,1-2,22,77)

معلوم ہوتا ہے کہ تکرار کے لیے مؤلف کے حافظے میں مناسب اشعار نہیں ہیں،اسی وجہ سے تقریباً آدھی مجالس میں انھوں نے ایسے اشعار نہیں کھے (دیکھیے جمجلس ۲،۱۲،۸،۵ اوغیرہ)۔

کتاب کا دوسرا نمایاں پہلومؤلف کی جہانگیر کے لیے تعریف اور دادوستایش ہے جس سے کوئی'' خالی نہیں ہے۔جو کچھے جہانگیر کی زبان سے نکتا ،مؤلف کے لیے قابلِ تحسین ہوتا۔وہ اس کی تاویل اور وضاحت کرتے ہیں اور اس میں جہانگیر کی کئتہ یا بی تلاش کرتے ہیں اور اپنے ممدوح کی گفتگو پر داد دیتے ہیں اور قاری کوخود فیصلہ کرنے کی مہلت نہیں دیتے۔بعض اوقات اس ضمن میں اس قدر مبالغہ کیا گیا ہے کہ چاپلوسی اورخوشا مدصاف نظر آتی ہے۔مؤلف کسی واقعہ نہیں دیتے۔بعض اوقات اس ضمن میں اس قدر مبالغہ کیا گیا ہے کہ چاپلوسی اورخوشا مدانہ الفاظ سے تان کرنا شروع کرتے ہیں لیکن اچا تک ہی اس کے درمیان تعریف کرنا اور دعا دینا شروع کردیتے ہیں۔خوشا مدانہ الفاظ سے قاری بدذوق ہوجا تا ہے۔

دبيد ايريل تا جون ١١٠١ع

۱۲۲ او اقعات کھے کا آغاز کیا اور جہانگیر کے دربار سے متعلق ۲۲ چشم دید واقعات کھے۔ موضوعات کے اعتبار سے خاتمہ نسخہ نریبا ہے جہانگیری کی جہانگیری کے ساتھ اس صدتک مشابہت ہے کہ نسخہ نریبا ہے جہانگیری کی جہانگیری کے ساتھ اس صدتک مشابہت ہے کہ نسخہ نریبا ہے جہانگیری کے مقالس کہا جاسکتا ہے۔ البتہ فرق ہے ہے کہ نسخہ نریبا ہے جہانگیر کے مولف چونکہ سمر قند سے تعلق رکھتے ہیں، جہانگیرا پی مجت س طبیعت کے پیشِ نظر ان سے زیادہ ترسمر قند کے لوگوں کے بارے میں اور وہاں کے حالات پوچھتا تھا اور مطربی جواب دیتے اور ترکیر کرتے تھے۔ ایسے ثقافتی، ادبی مباحث اور مسائل جن کا تعلق برصغیر سے تھا، بہت کم زیر بحث آئے ہیں۔ مجالس جہانگیری میں بعض با توں کی چنر جگہوں پر تکر اربوئی ہے۔ اس تکر ارکی وجہ شاید ہے ہے کہ بھی کسی مسئلے یا مجالس کی راتوں تک طول پکڑتا اور مؤلف مجبوراً ان راتوں کی سرگذشت قلمبند کرتے ہوئے ان کا اعادہ کرتے کہ بھی خود بادشاہ کوکوئی الیبا کلتہ یاد آ جاتا جو پہلے کسی مجلس میں بیان ہو چکا تھا اور مؤلف کو وہ بات یا دولائی جاتی ۔ مثلاً: کتاب کی وجہ تصنیف (ص۲۳، ۱۳۱۳)؛ ایک یہودی عالم کا واقعہ جو بظاہر دینِ موسوی چھوڑ چکا تھا (ص۳، ۲۱۲)؛ شکتی شاعر کا واقعہ (ص۳، ۲۱۳)؛ موجانا (ص۵، ۲۱۲)؛ مدول کی بارک کی بیباد' نورشاہی' سکتہ انی راوکود ینا (ص۵، ۲۱۲)؛ موجانا (ص۵، ۲۵)؛ موجانا (ص۵، ۲۱۲)؛ موجانا (ص۵، ۲۱۲) موجانا (ص۵، ۲۱۲)

مؤلف نے کتاب کے آغاز میں ہندوستان کے گذشتہ تیموری بادشاہوں کے نام دعائیہ القابات کے ساتھ لکھے ہیں۔ جیسا کہ ظہیر الدین بابر کو''فردوس مکانی''، نصیر الدین ہمایوں کو ''جنت آشیانی'' اور جلال الدین اکبر کو''عرش آستانی'' کھا ہے (ص۲۱)۔ اس کے بعد جب بھی ان کا ذکر آیا ہے، اضیں بھی نام کے ساتھ اور بھی صرف ان القاب سے یاد کیا گیا ہے۔ تیموری عہد کی دوسری تاریخی کتابوں (مثلاً جہا نگیرنامہ، عمل صالح) کے مطبوعہ نسخوں اور بعد کے زمانے کے ان کے خطوطات اور مطبوعہ فرا مین واسنا دوغیرہ میں اکبر کے خطاب کا الماء''عرش آشیانی'' ملتا ہے، لیکن سے چہنہیں ہے۔ اس میں کسی شک وشبہ کی گنجا لیش نہیں ہے کہ اصل تجویز شدہ لقب''عرش آشیانی'' نہیں بلکہ''عرش آستانی'' ہی تھا۔ الماء کی اس غلطی کا ارتفاب سہواً یا عمداً کا تبوں کے ذریعے عمل میں آیا۔ (۲۳۷) اس اعتبار سے مجالس جہا نگیری کے مؤلف اور نسخہ داؤدی کے کا تب کی دفت نظر قابل دادہے کہ انھوں نے ''عرش آستانی'' ہی لکھا ہے۔

۲۵۹)وغيره ـ

مجالس جہانگیری کے مؤلف کا رُجان فارس نولی کی طرف ہے۔ بیر بخان کتاب کے آغاز ہے ہی ظاہر ہو جا تا ہے۔ مجالس جہانگیری کے مؤلف نے کتاب کے خطبے میں، جوعموماً عربی زبان میں حمداور نعت پر مشتمل ہوتے ہیں اور جا تا ہے۔ مجالس جہانگیری کے مؤلف نے کتاب کے خطبے میں، جوعموماً عربی زبان میں کھنا کافی سمجھا ہے اور خود کہتے ہیں کہ انھوں نے مطالب نے رائج انداز میں حمد وستائش نہیں کی ہے۔ اور جلد ہی کتاب کے اصلی موضوع کی طرف آگئے ہیں۔ انھوں نے مطالب سادہ زبان میں ،سید ھے اور عام قارئین کی سمجھ کے مطالب کے اصلی موضوع کی مبالغہ گوئی ،عبارت آ رائی اور پیچیدہ اور مشکل نثر سے پر ہیز کیا ہے۔ مؤلف کی مرضع اور مصنوع نثر کا واحد نمونہ وہ چند سطریں ہیں جو شاہ عباس صفوی ( ۹۸۵۔ ۱۳۲۸ھ / ۱۹۲۵ھ اتھا

اورمؤلف نے وہ خطابیٰ کتاب میں درج کرتے ہوئے جاہا کہ ولیی ہی نثر کھیں نے مونہ یہ ہے: '' آن عریضہ شاہ بجنسہ مرقوم می شود تا رشحات سحابِ ربّانی وقطراتِ غمام فضل سبحانی طراوت بخش حدالیّ ایداع واختر ع باشد'' (ص ۱۹۵)

مجالس جہانگیری کی تألیف جہانگیر کی تائید سے ہوئی ہے۔ وہ اکثر خوداس کی تألیف کے لیے مؤلف کی ہمت افزائی کرتا۔ اگر مؤلف مجلس میں جا ضرخہ ہوتے تو آخیس مجلس میں بلوایا جا تا (ص۲۹)؛ اگر مؤلف کی غیر موجودگی میں مجلس میں کسی اہم بات کا ذکر ہوجا تا تو جہانگیر دربار کے اکابر سے کہتا کہ مؤلف کے لیے دہرا دیں تاکہ ان کی کتاب میں شامل ہوجائے (ص۱۱)۔

مولف نے اپنی تحریریں جہانگیر کی خدمت میں پیش کیا۔ جہانگیر مولف کی راہنمائی بھی کرتا کہ کونی باتیں کھنی چاہئیں۔مثلاً ایک دفعہ خان خانان دربار میں آیا تو جہانگیر نے اس پرالتفات نہیں کیا۔عبدالستار سے کہا کہ تم بیواقعہ قلم بند کرنا(ص۱۱۴)۔

عبدالتا رابھی مجالس جہانگیری کی تألیف کے کام کی ابتدا ہی میں تھے اور سولھویں مجلس لکھ رہے تھے کہ جہانگیر نے اس کی اہمیت کا ندازہ کرلیا تھا۔ ایک دن اس نے مؤلف سے کہا کہتم جو ہمارے واقعات ککھ رہے ہو، اعتا دالد ولہ کے مشورے کے ساتھ، جو واقعات جہانگیر نامہ میں شامل کرنے کے لائق ہوں، خان اعظم کودے دیا کرواورا گرخان اعظم نے لائق سمجھا تو ما بدولت کو بتائے گاتا کہ جہانگیر نامہ میں داخل ہوجا کیں (ص۲۳)۔

مؤلف نے منّت مانی تھی کہ جہائیری کو ۲۰ مجالس میں کھیں گے۔لیکن بعد میں جہائیری ہمت افزائی اور تائید کی وجہ سے اسے ۱۲۲م مجالس تک پہنچا دیا۔ کتاب ایک سوبا کیسویں مجلس پر معمول کے کسی خاتمے کے بغیر ختم ہوجاتی ہے۔ہمیں نہیں معلوم کہ مجالس کی تعداداتنی ہے یااس کے واحد دستیاب نسخ میں صرف ۱۲۲م مجالس کتابت ہوئی ہیں؟ مولف کی منظر نگاری

مؤلف نے کوشش کی ہے کہ واقعات کو جزئیات کے ساتھ کھیں۔انھوں نے جہانگیر کی ایک رات کی مجلس کی اس طرح منظر نگاری کی ہے:

"شبهها در صحن خانهٔ یک شنبی ، که برپشت بام واقع شده ، بر تخت دولت جلوس فرموده ، دیوان خاص می دارند بعضی از نوئینان بزرگ مثل ... و وزراو دیگر منصد یان مهمّات ملکی و مالی و چندی از پیش خدمتان شاگر دبیشه و بعضی به واسطهٔ قِد م خدمت و عرّ ت پیری مثل ... پی دعا بالا برآمده به سعادت کورنش مشرّ ف می شوند و دیگر مردم از علما و ضلار و بدروی تخت اقبال برصقه ای که برروی زمین است ، قطار درایت اده می شوند و ۲۰۳۰)

تر جمہ: راتوں کو یک شنبروالے گھر کے تحن میں، جوجیت پر واقع ہے، تخت پر بیٹھتے ہیں اور دیوان خاص لگتا ہے۔ بعض ا کا برام راجیسے ... اور وزرا اور ملکی اور مالی امور کے دیگر ذمہ داران ، اور چند شاگر دیپیشہ نو کر ، اور بعض جیسے ... اپنی پر انی ملازمت اور بڑھا ہے کی عزّت کی خاطراو پر آتے ہیں اور کورنش بجالاتے ہیں اور دوسر لوگ ،

دبسيد اپريل تا جون ١١٠٠٠

جیسے علما و فضلا ، تخت کے سامنے اس چبوتر ہے ہر ، جوز مین پر ہے ، قطار در قطار کھڑے رہتے ہیں۔ تاریخی ، ادبی اور ثقافی فوائد

مجالس جہاتگیری اپنے عہد کے تاریخی ، ادبی اور ثقافتی فوائد سے بھرپور ہے۔ ہم صرف چند باتوں کی طرف اشارہ کرتے ہیں:

- مؤلف نے جہانگیر کے چند فارس اشعار کو شامل کیا ہے جو انھوں نے خود جہانگیر سے سنے تھے (ص۱۰۱-۱۰۳)۔انصاف کی بات ہے کہ وہ اچھے اشعار ہیں۔ یہ جہانگیر کے اُن اشعار کے علاوہ ہیں جومختلف مناستبوں سے کتاب میں جگہ آئے ہیں۔

- مجالس جہانگیری میں چندمقامات پر جہانگیر کے ہم عصرابرانی صفوی بادشا ہوں کاذکر ہوا ہے۔ شاہ طہماسب اوّل (۹۸۰ – ۹۸۵ هر ۱۵۲۲ – ۱۵۲۷) اور شاہ عباس اوّل (۱۹۳۰ – ۹۸۵ هر ۱۹۳۰ – ۱۵۲۷) اور شاہ عباس اوّل (۱۹۳۰ – ۱۹۳۱) کو متعصّب بادشاہ کے طور پر یادکیا گیا ہے (۱۹۳٬۵۵٬۸۵۰) جہانگیر نے شاہ عباس کوا پنا''برادر'' (جمائی) کہا ہے اور تو قع کی ہے کہ وہ ایران میں جہانگیر کے سفیر کا خیال رکھے گا (ص۲۰۱) ۔ شاہ طہماسب اور شاہ عباس کے بعض کام جہانگیر کی نظر میں غیر معقول اور عجیب تھے۔ جیسے: شاہ طہماسب کا اپنے باپ شاہ اساعیل (۷۰۵ – ۹۳۰ هر ۲۰۱۱) ؛ شاہ عباس کے لگا تے ہوئے باغ کوا کھاڑ دینا اور خراب کرنا (ص۱۹۲) ؛ شاہ عباس کے لگا تے ہوئے باغ کوا کھاڑ دینا اور خراب کرنا (ص۱۹۳) ؛ شاہ عباس کے لگا تے ہوئے باغ کوا کھاڑ دینا اور خراب کرنا (ص۱۹۳) ؛ شاہ عباس کے لگا تے ہوئے باغ کوا کھاڑ دینا اور خراب کرنا (ص۱۹۳) ۔

مجالسِ جہانگیری اور جہانگیرنامہ

یہاں مناسب معلوم ہوتا ہے کہان دو ہم عصر کتابوں کے بارے میں، جن کا موضوع ایک ہے اور ایک ہی شخصیت کے بارے میں ککھی گئی ہیں، چندعمومی ملاحظات کاا ظہار کیا جائے:

-دونوں کتابوں کے مضامین میں بہت حدتک اشتراک موجود ہے۔ یہ بات مجالس جہا گیری پر ہماری تعلیقات میں شواہد کے ساتھ ثابت شدہ ہے۔ اکثر واقعات، جو مجالس جہا گیری کے زمانۂ تألیف (۱۲۰۸–۱۲۱۱ء) سے متعلق ہیں، جہا گیرنامہ میں بھی زیر بحث آئے ہیں۔ اس فرق کے ساتھ کہ بعض مواقع پر مجالس جہا گیری کے مؤلف نے کسی بات کی بہت اہمیت جہا گیرنامہ میں اسے سرسری بیان کیا گیا ہے، کسی اس کے اُلٹ ممل ہوا ہے۔ البتہ یہ دونوں موافین کے سلقے، ذوق اور ترجیحات کا معاملہ ہے۔ جہا گیرنامہ میں بعض واقعات اصلاح ہوکر اور ذراخو بصورت انداز میں درج ہوئے ہیں۔ موافین کے سلقے، ذوق اور ترجیحات کا معاملہ ہے۔ جہا گیرنامہ میں بعض واقعات واقعات جہا گیرنامہ میں آئے ہیں، میں درج ہوئے ہیں۔ مجانگیری کی دوشنی میں بنتی ہے۔ اس کا ذکر آگے جل کرآئے ان سے جہانگیری مجموعی شخصیت کی وہی تصویر بنتی ہے جو مجالس جہانگیری کی دوشنی میں بنتی ہے۔ اس کا ذکر آگے جل کرآئے گا۔ (۳۸)

بعض مطالب کے بیان میں دونوں کتابوں میں معمولی اختلافات موجود ہیں۔مثلاً: الف: شاہ عباس کے خط کے جواب میں ایک شعرشامل کرنے کے معاصلے میں ، **بجالسِ جہا کگیری** سے بیتا ثر ملتاہے کہ

جہانگیر بہت بے چین تھا،کیکن **جہانگیرنامہ م**یں اس موضوع میں جہانگیر کی بے چینی کی طرف ہلکا سااشارہ بھی نہیں ہوا ہے۔ شاید جہانگیرنہیں جا ہتا تھا کہ اپنے دربار کی سرکاری تاریخ میں اس بے چینی کا ذکر وار دہو۔

ب: مجالس جہانگیری میں کی جگہوں پر پادریوں کے ساتھ ہونے والے دینی مناظروں اور مباحثوں کا ذکر ملتا ہے۔ لیکن جہانگیر نامہ میں اس موضوع کا فقدان ہے۔اس کی وجہ صرف یہی ہوسکتی ہے کہ مجالس جہانگیری کے مؤلف خوداس موضوع سے خاص دلچیں رکھتے تھے اوران کے لیے اس موضوع کا بیان بہت اہم تھا۔

5: مجالس جہا مگیری میں مؤلف نے چند جگہوں پر لکھا ہے کہ جہا مگیر سزا کے طور پر مجرموں کے ہاتھ، پاؤں کا شخ پر یقین نہیں رکھتا تھا اوراس فعل کو خدا کی مخلوق کو ناقص کرنے کے مترادف سمجھتا تھا، لہذا جہا کگیر نے اس سزا کے خلاف قوانین جاری کیے لین اس قانون میں استثناء بھی تھا۔ مثلاً جہا نگیر نے اکبر کی اورا پنی تصویر شی کے لیے صرف تین درباری مصوّر مقرر کیے اور حکم تھا کہ اگر ان کے علاوہ کوئی اکبریا اس کی تصویر بنائے گا تو اس کے ہاتھ کی انگل کاٹ دی جائے گی! مقرر کیے اور حکم تھا کہ اگر ان کے علاوہ کوئی اکبریا اس کی تصویر بنائے گا تو اس کے ہاتھ کی انگل کاٹ دی جائے گی!

**جہانگیرنامہ می**ں بھی چند جگہوں پرشواہد ملتے ہیں کہ جہانگیر نہ صرف معمولی جرم پرجسمانی اعضا کاٹنے کا حکم دیتا تھا بلکہ پھانسی کا حکم بھی صادر کرتا تھا۔ <sup>(۲۳۹)</sup>

د: مجانس جہانگیری کی روشی میں نظیری نیشا پوری کی جوتصور اُ بھر کرسامنے آتی ہے وہ بالکل جاذبِ نظر نہیں ہے۔ جب کہ جہانگیر نامہ سے اس کا بہت بہتر تاثر جھلکتا ہے میکن ہے کہ اس کا سبب مجانس جہانگیری کے مؤلف کی اپنی منفی سوچ ہو۔

ھ: جہانگیر نامہ واقعات کی سرکاری اور منظور شدہ تاریخ ہے۔ اس وجہ سے اس کی عبارت اور مطالب کے بیش کرنے کی طریقے میں تکلّف اور بناوٹ نظر آتی ہے۔ جب کہ مجالس جہانگیری میں واقعات زیادہ تر ذاتی اور بے تکلّفانہ انداز میں بیان ہوئے ہیں۔

#### محالس جبانگيري كامخطوطه

مجالس جہانگیری کا واحد مخطوطہ، جس کی بنیاد پر ہم نے اسے شایع کیا ہے، لا ہور میں اردو کے محقق اور علم دوست ، خلیل الرجمان داؤدی (م:اا ذیقعدہ ۲۲۲ ہوری ۲۲۰۰۲ء) کے پاس تھا۔ اس نسخے پر بہاول پور (پنجاب، پاکستان) کے ایک کتب فروش کی مہر گئی ہوئی ہے گویا بہ نسخہ وہاں سے آیا ہے یا کسی زمانے میں اس کتب فروش کے پاس تھا۔ داؤدی صاحب کی وفات کے بعد بہ نسخہ اب ان کے فرزند شقایق العمان داودی صاحب کی تحویل میں ہے۔ نسخہ داؤدی میں ہندی طرز کے خواستعلق میں کتابت کیا گیا ہے۔ میں ترقیمہ اور تاریخ کتابت نہیں ہے۔ بی قیاساً بار ہویں صدی ہجری میں ہندی طرز کے خواستعلق میں کتابت کیا گیا ہے۔ اس کے کل ایک سوستانو ہے (192) اوراق ہیں اور ہر صفح میں پندرہ سطور ہیں۔ سرورق پر ایک مہر گئی ہوئی ہے جو بالکل پڑھی نہیں جاتی ۔ کا تب کا ایک خاص طریقتہ املاء ہے ، کسرہ (ج) کی بجائے 'دی' سے استفادہ کیا گیا ہے۔ بعض اوقات الفاظ کو مقامی تلفظ کے ساتھ درج کیا گیا ہے جو تو رانی فارس کے زیراثر ہے ؛ جیسے: خذمت (ورق کا ۲۵ ماک) ، گنبذ

دبسيد ايريل تا جون ١١٠٠٠ع

(ورق ۱۲a،۸b)، فرود کوفروز (فروذ؟) لکھاہے (ورق ۱۸۴)۔

کا تب ہے مجالس کے انعقاد کی تاریخیں درج کرنے میں بعض اوقات غلطی ہوئی ہے اور بعض تاریخوں کوآگے ہے جہوں کو آگے ہے پیچھے کھا ہے (مثلاً بمجلس ۲۹:۹۲ رئیج الا وّل ۲۰ اھے کو مجلس ۲:۹۳ رئیج الا وّل ۲۰ اھے کو اور مجلس ۲۳:۹۳ رئیج الا وّل ۲۰ اھے کو ) ایک سونویں (۱۰۹) مجلس بے ربط جملوں پرختم ہوجاتی ہے۔ اس کے بعد مجلس ۱۱۹ شروع ہوتی ہے۔ مجلس ۱۰۹ کے اختتا م پرعبارت کا بے ربط ہونا واضح ہے:

'' فرمودند که حسن مطلع رابسیارخوب گفته است (یبهال سے آگے بے ربط عبارت ہے) وگذشت و بعد توجہ گرامی کنتی به دیدن وخریدن آن مصروف گردید وامالهٔ دلها فرموده جمعی کثیر راازغریبان کا مروا گردانیدند'' (و۲۲ انخطوط مطابق ص ۲۷ مطبوعه)

معلوم ہوتا ہے کہ کا تب نے مجلس ۱۰۹ کے اختیا می جملوں کو مجلس ۱۱۸ یا کسی اور مجلس کے جملوں کے ساتھ گڈٹڈ کر دیا ہے۔ان شواہد کی روشنی میں نسخۂ داؤدی میں مجلس ۱۱ تا ۱۱۸موجو ذہیں ہیں۔ مج**الس جہا تگیری کے ن**سخۂ داؤدی کے علاوہ کوئی دوسرانسخہ ہمارے کم میں نہیں ہے۔

# ۳ مجالس جهانگیری کی روشنی میں جهانگیر کی تصویراور شخصیت

محرسلیم ، جلال الدین اکبر کابڑا بیٹا تھا۔ اس کی ماں راجہ بہاری مل کی بیٹی تھی۔ وہ بدھ کے روز ، کار بیٹے الاوّل عدم است ۱۲۴ھ است ۱۲۴ھ اسکو فتح پورسیری میں پیدا ہوا اور جعرات ، ۲۰ جمادی الثانی ۱۲۴ھ/۱۲۴۵ کو برہ ۱۲۴۵ء کو ۱۲۳ سال کی عمر میں اکبر کی وفات کے بعد تخت نشین ہوا اور اپنے لیے ''ابوالمظفر نور الدین محمد جہانگیر بادشاہ'' کا لقب منتخب کیا۔ ۲۰ اھ/۱۱۲۱ء میں غیاف بیگ ایرانی مخاطب به ''اعتاد الدولہ'' کی بیٹی مہر النساء سے شادی کی جس کے القاب''نور محل'' اور جہال'' سے۔ ہندوستان پر ۲۳ سال بادشاہت کے بعد جہانگیر ۲۸ صفر کے ۱۲۰ ھر کا ۱۲۲ء کو تشمیر کے راستے میں انقال کر گیا اور لا ہور کے قریب شاہدرہ میں دریائے راوی کے کنار بے فن ہوا۔ اس کے بیٹے اور جانشین شا بجہان نے اس کی قبر پرایک پرشکوہ مقبرہ فیم رکھ وجود ہے۔ جہانگیر کے مقبرے کے مغرب میں ایک کلومیٹر کے فاصلے پراس کی چہتی ملکہ نور جہاں کا مقبرہ بھی ایک اگل اعاط میں موجود ہے۔

یہاں جہانگیری وہ و تصویر دکھانا مقصود ہے جس کا خاک عبدالتا رنے مجالس جہانگیری میں کھینچاہے۔ محترم قارئین کے ذہن میں یہ بات رہے کہ مجالس جہانگیری میں جہانگیری میں جہانگیری میں جہانگیری میں جہانگیری میں جہانگیری میں جہانگیری حکومت کے صرف پہلے تین سالوں لیمن تحت نشینی کے چوتھے سے چھے سال تک (۱۲۴ر جب ۱۱۰۵–۱۱۰ رمضان ۱۰۴ اھ/۱۲۲ کتو بر ۱۲۰۸–۱۵ نو مبر ۱۲۱۱ء) کی رودا دبیان کی گئی ہے اور خام ہے کہ ہمارے تجزیے کا محور مذکورہ تین سال کے واقعات ہی ہیں۔ جہانگیری سیرت، فطرت اور طرز حکومت کی تصویر جہانگیرنا مدہ اقبال نامہ جہانگیرا در ماثر جہانگیری جیسی متند ہم عصر کتابوں یاس کے میٹے اور جانشین شاہ جہان کے دور میں

ککھی جانے والی تاریخوں پادشاہ نامہ ازعبد الحمید لا ہوری اور **عمل صالح** از محمد صالح کنبولا ہوری کوسا منے رکھ کر کممل کی جاسکتی ہے۔

-مؤلف نے دیباہے میں جہانگیرکو' عاجز نواز ،غریب پرور، ظالم گداز ،عدالت گستر'' جیسے القاب سے یا دکیا ہے اور اس کے ذوقِ خدا پرستی اور کثرت مشاغل مملکت کا خصوصیت سے ذکر کیا ہے (ص۲) جو براعتِ استہلال کا نمونہ ہے ، کیونکہ جو واقعات کتاب میں بیان ہوئے ہیں وہ جہانگیر کی ان دوخصوصیات پرسیجے گواہ ہیں۔

- جہانگیر فرنگ اور عیسائیت کے بارے میں معلومات جمع کرنے سے دلچیپی رکھتا تھا اور اس کی محفل میں ان موضوعات پر بار بار توجہ دی جاتی تھی ( ص۲۹،۳ )۔ (۲۹)

-اس کی حکومت کا اصول'' صلح کل'' تھا۔وہ رعیت کے تمام طبقات اور تمام فرقوں اور ندا ہب کے ساتھ انصاف اور مساوات ملحوظ رکھتا تھا (ص۲۰۱۰۷۸) 'تعصب کو پسندنہیں کرتا تھا (ص۲۰۱۰۷۸) اور نسلی ، گروہی ، ندہبی اور علاقائی تعصّبات سے شدید نفرت کرتا تھا (۵)۔

-اس کے دربار میں ہردین اور مذہب کے اہلِ دانش ہمیشہ حاضرر ہتے تھے اور وہ مختلف مناسبتوں سے ان سے زیر بحث مسائل کے بارے میں دینی احکام پوچھتا تھا۔ آراء کار د قبول ہوتار ہتا تھا۔ مثلاً ۱۴ اشوال ۱۰۱۸ ھر ۱۳۰۹ء کی رات کو غیر معمولی چاندگر ہن ہوا تو مجلس میں موجود مسلمان ،عیسائی اور ہندودانش وروں نے اس کے بارے میں علم ریاضی اور علم نجوم کی روسے اظہار را سے کیا (ص۱۳)۔

۔ جہانگیر بھی اکبر کی طرح مسیحی عقائد جانے میں دلچیسی رکھتا تھا اور اس کے دربار میں ہمیشہ فرنگی پادری اور دانا موجو در ہتے۔ وہ پادر یوں کومجلس میں طلب کر کے سوالات کرتار ہتا تھا (س۱۲،۸۲،۴۳س)۔ ایک دفعہ اس نے پادریوں کے ساتھ بحث میں ان کے باطل عقائد اور اسلام کی حقانیت کے بارے میں دلائل دیے (س۲۲،۳۷ – ۲۲،۳۷۷ )۔

-۱۹۱ه هر ۱۱۲۱۱ء میں عید قربان کے روز اونٹ اور بھیڑیں قربانی کے لیے جہا نگیر کے سامنے لائے گئے۔اس نے اپنے ہاتھ سے تین بھیڑیں ذبح کیں (ص۱۲۰)۔

- وہ شانِ رسالت نبی کریم گاادب واحترام سے قائل تھااوراس سلسلے میں تیسرے خلیفہ کے ایک عمل کوخلا ف ادب جانتا تھا۔ (ص99)

-اس کے دریار می<sup>ں حن</sup>فی اور شافعی علماء موجو دریتے تھے (ص۲۲۲)۔

- وہ سنّی عقیدے کا پابند تھا (ص۵۴)؛ شیعہ عالم قاضی نوراللد شوشتری کی گرفتاری کے معاملے میں جہا گیر کی رائے بیتھی کہ قاضی صاحب اپنے اعمال کے نتیجہ میں گرفتار ہوئے اورعوام کو چا ہیے کہ وہ بادشاہ کو متعصب سنّی تصور نہ کریں (ص۵۸)۔

-وہ روافض کو لیندنہیں کرتا تھا (ص ۷۱مطبوعہ متن میں لفظ'' رافضی' ایرانی ناشر کی طرف سے محذوف ہے)۔ -اس نے پندرہ شعبان کی رات (شب برات ) کو چراغال کا حکم دیا (ص ۱۰۱)۔

- اس نے اپنے مقر ب امیر نقیب خان کے محبوب بیٹے عبداللطیف کو الحاد کے جرم میں قیدخانے بھیج دیا (ص۲۲)۔

- وہ درویشوں اور جو گیوں سے بے صدعقیدت رکھتا تھا۔ ان سے ملتا تھا اور ان کے بڑھا پے کی وجہ سے احترام کرتا۔ چشتیہ سلطے کے مشائخ سے خاص عقیدت رکھتا۔ مشائخ کے حالات و حکایات سنتا اور ان کے تیئن عملی عقیدت کا مظاہرہ کرتا (ص کے ،۱۲، ۱۹- ۲۰، ۲۷، ۲۷، ۲۷، ۲۲۰) ؛ اس کی مجالس میں تکرار کے ساتھ چشتیہ مشائخ کا ذکر ہوتا تھا مظاہرہ کرتا (ص ۲۳۲، ۱۸۲، ۱۳۵) ؛ خواجہ مین الدین چشتی سے خاص عقیدت رکھتا تھا کیونکہ اس کا باب اکبر، حضرت خواجہ کے مزار پر جا کر بیٹے کی مراد مانگتا تھا۔ بعد میں خدانے اسے جہانگیر عطا کیا۔ جہانگیر اکثر و بیشتر حضرت خواجہ کی روح کو ایصال ثواب کے لیے منت مانتا اور اپنے شکار کیے ہوئے گوشت کو حضرت خواجہ کے نام پر پکاتا اور ستحقین اور درویشوں کو کھلاتا۔ ایک رات اس نے ایک سواسی افراد کو کھانا کھلایا۔ مزید بخشش بھی کی اور فرداً فرداً ہرایک سے اس کے حالات بھی پوچھے (ص ۱۳۲،۱۲۰۔ ۱۲۵۔)۔

- وہ قحط الرجال سے ثنا کی تھااور کہتا تھا: افسوس کہ ہمارے زمانے میں کوئی ایسا خدا پرست نہیں ہے جس پرحق شناسی اوراسرارحق جاننے کا گمان کیا جاسکتا ہو ( ص ۲۷ )۔

-وه رات کشبیج کیا کرتاتھا (ص ۲۶۱،۲۵۵،۲۴۱،۱۸۲،۱۲۱)۔

- جہانگیر کا شعر کہنے، شعر سننے، موسیقی اور تصویریشی کا ادبی اور فنّی ذوق نہایت پختہ تھا۔ اس نے خود اکبر کے زمانے کے شعراء کے حالات پرایک تذکرہ کھاتھا جو بعد میں ملا مطربی سمر قندی کودے دیا تا کہ تذکرہ **نسخہ زیباہے جہانگیر** میں شامل کر لے۔ (۳۹)

جهانگیر کاشبانه در بار، ادبی محفلول میں تبدیل ہوجاتا۔ وہ نکتہ آفرینی ، ادبی لطائف اورا بیصے مزاح کی تعریف کرتا تھا (ص ۱۸ – ۲۹)۔ وہ خود بھی بہت اچھا نکتہ آفرین تھا۔ اس کی طبیعت میں لطافت تھی۔ **مجالس جہانگیری** الیی معلومات کا بہترین اور بھریور ما خذہ ہے۔ بعض باتوں کی طرف اشارہ کیا جاتا ہے:

-مولاناتقیاشوشتری نے شخرجب شیرازی کاایک شعر پڑھا:

برسرتر بت من چتر سیاہی برنید

تابدا نند ہمہ خلق کہتن کشتۂ اوست

جہانگیرنے کہا:اگر بیغزل کا شعر نہ ہوتا تو''اوست'' کی بجائے'' کیست''پڑ ھنازیاد فصیح تھا (ص2)۔

- جہانگیر برمحل اشعار پڑھتا تھا (ص۲۲،۲۳) ۔ اگرمجلس میں کسی شعر کا ایک مصرع یا کسی رُباعی کا ایک شعر پڑھا جاتا تو خود پوراشعر پڑھ دیتا (ص۱۸۲–۱۸۳) ۔ جب بھی نئے یا اچھے اشعار اس کی ساعت تک پہنچتے تو ان کی تکرار کرتا (ص۲۰–۲۹۹،۲۵۱،۲۲۹،۱۷۳،۲۲۱) ۔

-مولا ناتقیا شوشتری اورمولا ناروز به شیرازی نے جہانگیر کے حوض کے لیے تاریخی قطعات کیے تھے اوران کے

دبيد ايريل تا جون ١١٠١ع

مادّے یہ تھے: ''حوض پاکیزہ سنگ زیبا'' (تقیا) اور'' آب زندگی بردار از حوض جہانگیر'' (روزبہ)، جہانگیر نے ان دونوں پرشد پرتقیدگی۔اس نے تقیاسے کہا: دانش، فہم کی درستی، شعرگوئی اور شعرفہمی کے دعوے کے باوجود ہمصیں کیا ہوا کہ اتنا خراب شعرکہو؟ (ص ۳۸)۔روزبہ کے قطعے کے بارے میں کہا: مولانا روزبہ نے نافہمی کی قباحت کا کیسا مظاہرہ کیا جو الیمی بات کہی۔اسے یوں کہنا چا ہے تھا:''حوض جہانگیر سے آب حیات لو یا ہیو، نہ کہ آب حیات نکالو۔اُسے نہیں معلوم کہ یہ برشگونی ہے! (ص ۳۹)۔

- جہانگیر بجوگویی کو بالکل بھی پسندنہیں کرتا تھا اور بجوگوشعراء کی اس کے دربار میں کوئی جگہ نہ تھی اور کہتا تھا ہمیں بے باک ، فضول گوشعرا پسندنہیں ہیں (ص۳۹–۱۹۲۰) ۔ وہ قصیدہ بھی چندان پسندنہیں کرتا تھا (ص۱۹۵۰) ۔ مقصید ہے کی ناپسندیدگی کی وجہ وہ یہ بیان کرتا: ''قصیدہ گوشاعروں کے ہاں مدح کا دارو مداراس پر ہوتا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ ''کخیر و تمہارا غلام ، سکندر تمہارا دربان ، دارا تمہارا ادنی نوکر ، نوشیر وان تمہاری عدل کی بساط کا جاروب کش وغیرہ ۔ اس طرح کی باتیں ہماری راستی اور انصاف پسند طبیعت پرگراں گذرتی ہیں ۔ خدا نے جن لوگوں کا بڑا مرتبہ دیا ہے آخر انھیں کیوں چھوٹا بنا کر پیش کیا جائے ؟ ہاں اگر شاعر کے مدوح کی بزرگی (شان) اور کمالات ، سابقہ لوگوں کی شان کے مرتبے سے بڑھ کر ہیں تو گنجالیش نکل آتی ہے ، حالانکہ یہ بھی کوئی خوش آئید بات نہیں ہے (ص199) ۔

- جہانگیر جواشعار خود کہتا اور محفل میں پڑھتا، ان کے لیے تکلّف اور خوشامد پر ببنی تعریف اور تحسین سننانہیں حابتا تھا (ص9)۔

-جہانگیر نے اصناف بخن کے بارے میں اپنی پینداور نالپند وضاحت کے ساتھ بیان کی ہے۔ کہتا ہے: "بہترین اصناف بخن غزل اور رباعی ہیں۔ ہم قصیدہ کے قائل نہیں ہیں کیوں کہ شاعر مدح گوئی میں حدّ سے گذر جاتے ہیں' (ص۲۱۹)۔

- جہانگیر شعر شناس تھا۔ سلطان علاء الدین آخلی ] کوسعدی کے ایک شعر پر وجد طاری ہو گیا تھا۔ خانِ اعظم نے یہ واقعہ جہانگیر کے سامنے بیان کیا اور کہا کہ اسے وہ شعراب یا ونہیں ہے جس پر وجد ہوا تھا۔ جہانگیر نے اس سے کہا کہ اگروہ سعدی کی مکتل غزل پڑھی اور جہانگیر نے وہ شعر بتا دیا سعدی کی مکتل غزل پڑھی اور جہانگیر نے وہ شعر بتا دیا (ص۱۳۵)۔

- ملک فتی کے ساقی نامہ کے بارے میں کہا کہ بہت خوب ہے اور درویشانہ کہا ہے (ص ۴۰،۳۰)۔

- شکیبی اصفهانی، جهانگیری خدمت میں پہنچا تھا۔ ابھی دوروز نہیں ہوئے تھے کہ واپس ایران جانے کی رخصت چاہی۔ جہانگیر نے اس کے خلص کی رعایت سے نکتہ آفرین کی اور کہا: ''ملاشکیبی بایستی کہ روز [ی] چند بہ مقتضای خلص خویش ''می شکیبید ید'' اور دوبارہ اس سے کہا: ' شکیب فارسی صبر است خویش ''می شکیبید ید'' ، عجب که' شکیب فارسی صبر است شکیبی یعنی صبری وعاشقان را صبر کی باشد۔ پس' ' بی صبری' 'خلص کردن بہ حال شاعر لایق ترمی نماید۔'' (ص ۲۹۹) ۔ شکیبی نے جہانگیر کے ذاتی خنج ریفش کرنے کے لیے ایک رباعی پڑھی تھی:

دبيد اړيل تا جون ٢٠١٧ء

سوزنده کثاره ای که کومش کاه است از شاه جهانگیراین اکبرشاه است

جہانگیر نے کہا:''خنج کوگھاس سے کیا نسبت؟اور دوسرامصرع لفظ''ابن'' سے بگڑ گیا ہے۔''(ص ۲۰)

- طالب اصفہانی کی ایک رُباعی الی تھی جس کا تیسرامصرع''اور فت و بد دنبالہ 'اوعمر برفت' تھا۔ا کبرنے اس
میں بول تصرّف کیا تھا:''اور فت، زرتنش مراعمر برفت ''جہانگیر نے بھی رائے دی اور کہا: لفظ'' دنبالہ'' بہت گرال اور
ہے تکا ہے۔ کسی بزرگ نے کہا ہے:

منشینم وصبر پیش گیرم دنبالهٔ کارخویش گیرم لفظ ' دنبالهٔ 'چونکه گرال تھا،اس لیے ماہدولت نے اس طرح فر مایا ہے: منشینم ودل نہم ہددوری درجان زنم آتش صبوری (ص۹۹-۵۰)

- جہانگیر، طالب اصفہانی کی شاعری کے بارے میں بہت اچھی رائے رکھتا تھااور کہا کہ طالب کے بہت اچھے اشعار ہیں (ص۲۲)۔

> کیفی گی نے جہانگیر کی خدمت میں ایک قصیدہ پڑھاجس کا آخری مصرع پیتھا: الٰہی تا کہ خاک و بادوآتش رابقاباشد

جہانگیرنے کہا: پانی نے کیا گناہ کیا ہے کہ پانی کونہیں لائے ہو؟مصرع ناقص رہ گیا ہے (ص۱۲۱)۔

- جہانگیرمحاور ہے اور زبان کی درتی کے بارے میں بہت حسّاس تھا۔ ایک دفعہ خان اعظم نے ایک ترکی شعر پڑھا جس کامضمون بیتھا'' چشمت چہ بلاسیاہ شدہ برای جان من!'' جہانگیر نے کہا'' چپثم بہخون من سرخ شدہ'' محاورہ ہے (ص ۲۸ – ۲۹)۔

- بھی امتحان یا مقابلے کے لیے شعرا کو کسی شعر یا غزل کی تقلید یا جواب کہنے کی تجویز دیتا اور بعد میں اس کا تقیدی جائزہ لیتا۔ شاہ عباس صفوی نے ایک خط میں جہانگیر کو مخاطب کرتے ہوئے ملا محمدا مین ذوقی کی غزل کا ایک شعر کھاتھا:

> همنشینم به خیال تو وآسوده دلم کاین وصالی است که دریی غم هجرانش نیست

اس شعر نے جہانگیر کو بہت متاثر کیا۔ وہ چاہتا تھا کہ جواب میں لکھے جانے والے خط میں ایسا شعر درج ہوجو اس کے خط کامکمٹل مضمون بیان کر دے۔اس نے اُن دنوں دربار میں موجود شعرا کوابیا شعر کہنے کا حکم دیا۔اس خیال نے بادشاہ کو چند شب وروز تک بے چین اور پریشان رکھااور کی را توں تک بیر سئلہ گفتگو کا موضوع رہا ہے (دیکھیے: مجالس ۸۰،

۱۹۴،۹۱،۹۰،۸۳،۸۱)۔ جواشعار ملا شکیبی اصفہانی، نظیری نیشا پوری، سعیدا گیلانی اور حیاتی گیلانی جیسے معروف شعرانے اس کے جواب میں کہے تھے، ان میں سے ایک بھی جہانگیر کو معقول نہیں لگا اور پسند نہیں آیا۔ وہ جس شعر کور دِّ کرتا اس کی طبیعت میں عمدہ شعری ذوق اور تقیدی جو ہر کھل کر سامنے آتا دلیل بھی شعرا کے سامنے بیان کرتا، جس سے واقعی اس کی طبیعت میں عمدہ شعری ذوق اور تقیدی جو ہر کھل کر سامنے آتا ہے۔ آخر کا را کیگ مام شاعر شخ جمیلی کا، جو شخ جلال واصل کا بیٹا تھا، شعر جہانگیر کو پسند آگیا (ص۲۳۲-۲۳۲)۔

امیر خسر و دہلوی کی ایک غزل کی ردیف''سفید وسیاہ وسرخ''تھی۔ جہانگیر نے پہلے اس شعر کی نزا کت اور خسر و کی غزل کی ردیف''سفید وسیاہ وسرخ''تھی۔ جہانگیر نے پہلے اس شعر کی نزا کت اور شخ خسر و کی غزل کی خوبیاں بیان کیس اور اس کے بعد شعرا سے کہا کہ اس کے جواب میں غزل کہیں ۔نظیری نیشا پوری اور شخ جمیلی نے غزلیں کہیں جن میں سے کوئی بھی جہانگیر کو پہند نہیں آئی اور اس نے ان پر تنقید کی (ص ۱۵۵–۲۲۸،۱۵۲)۔

#### شعرا، دانشوروں اور اہلِ ہنر کے ساتھ روّبیہ

۔ یہ طے تھا کہ جوابرانی ، تورانی مشرقی ، مغربی ، تاجر ، سپاہی ، درویش ، دولت مند ، حکیم ، ملا ، دستکار اور صنعت گراپنے پیشے میں ماہر دارالحکومت آگرہ میں آتا اسے جہانگیر کی خدمت میں پیش کیا جاتا اور وہ ہرایک کوفن اور ہنر کے معیار کے مطابق دادود ہش کرتا (ص۲۲۳۳٬۱۰۸)۔

- جہانگیر ہنرمندوں کی تعریف یا تقید کرنے ،ان پرالتفات کرنے اوران کے مرتبہ کا لحاظ رکھنے میں کوئی امتیاز نہیں برتنا تھا (ص۲۰۵) یعنی جوجس چیز کامستحق ہوتا، جہانگیراس کے ساتھ ویسے ہی پیش آتا۔

- جہانگیر نے ایک دفعہ حاضرین سے پوچھا کہ لوگ شخ سعدی کو زیادہ بڑا سجھتے ہیں یا خواجہ حافظ کو؟ البستہ اس کا سوال ان دونوں شعرا کی خدا پرستی اور درویثی کے مقام ومرتبے کے بارے میں تھا، نہ کہ شاعری کے لحاظ سے۔ جہانگیر شخ سعدی کے شعری رہے کوزیادہ بلند سجھتا تھا، خاص طور پرغزل میں (ص۲۵۱)۔

- جہانگیر نے ایک مجلس میں ملا شکیبی اور نظیری کی فضیلتوں کے بارے میں سوال کیا اور دونوں شعرا سے ان کے دیوان کی تدوین کے بارے میں پوچھا۔ اسی مجلس میں جہانگیر نے دوشا عروں - نوعی اور کفری - کوبھی یاد کیا، جنھوں نے اپنی جان جہانگیر پرقربان کردی تھی (ص۱۸۹ – ۱۹۰)۔

- جہانگیر نے کشعبان ۱۹ اھ/۱۵ اکو بر۱۲ اء کوحیاتی گیلانی کوامیر خسر وکا تعلق نامیکمل کرنے پر رو پول میں تولا۔ اس کا وزن سات ہزار اور چند' جہانگیری' سکے بنا۔ در بار کی روایت کے مطابق بیرقم اسے دی گئی (ص۱۰۸-۱۰۹)۔

- حیاتی سے ایک دفعہ کوئی غلطی ہوگئی۔ جہانگیر نے اسے معاف کر دیا۔ اس کے بعد حیاتی نے غزل کہی اور خدمت میں پیش کی۔ جہانگیر نے اس کے دو تین اشعار کو پیند کیا اور دوبارہ سنے تو وہاں موجود دوسر سے شعرا کو اس پر رشک ہوا (ص۲۲۸،۲۲۳)۔

-اسی مجلس میں جب حیاتی نے ایک غزل سنائی تو جہانگیر نے ان الفاظ سے اسے دادِ تخن دی:''سبحان اللہ! دوسر سے جوانوں سے اچھی کہی ہے''۔اور پھر کہا: ہم نے ان بوڑھے شعرا کو''جوانوں'' سے تعبیر کیا ہے، تا کہ''بوڑھا'' کہنے سے ان کادل گرانہ ہو(ص ۲۲۸-۲۲۹)۔

-جہانگیر نے مجلس میں شخ جمیلی سے وہ غزل سی جسے کہنے کے لیے تھم دیا گیا تھا اور اسے پیند کیا اور دوبارہ سنا اوراس غزل کا ایک شعر شاہ عباس صفوی کے خط کے لیے موزوں قرار دیا۔ جہانگیر نے وہ کا غذجس پرشخ جمیلی نے اپنی غزل کھی تھی، اس سے لے لیا اور اپنے لباسِ شاہی کے بند میں رکھ لیا اور تھم دیا کہ جو پچھ شاعر کو دن کے وقت خدمت میں حاضر ہونے پر دیا گیا تھا، آج رات اس کا دوگنا دیا جائے۔ حاضرین میں سے ایک نے عرض کیا: اس سے بڑا صلہ کیا ہوگا کہ حضرت نے اس کا شعر اپنے لباس کے بند میں رکھ لیا ہے۔ جہانگیر نے شخ جمیلی کی طرف توجہ کرتے ہوئے کہا: 'ما شار ادر بند فوز ستیم '' ہم نے تعصیں اپنے بند میں باندھ لیا - اس نے عرض کیا: ''من از دیر در بند یا دشاہم'' - میں پہلے ہی با دشاہ کے بند میں بندھا ہوں - جہانگیر نے کہا: 'بارک اللہ! تم نے خوب جواب دیا (ص۲۳۲ – ۲۳۳۲)۔

۔ نظیری نیشا پوری، جو پہلے خان خانان کی ملازمت میں تھا، جہا نگیر نے اسے گجرات سے دارالحکومت (آگرہ) بلایا اوراس کی خوش اطواری، مہمان دوتی اور مہمان نوازی کی تعریف کی۔اس کے بعد دلجوئی کے لیےاس کا ۱۹۳۰ اشعار پر مشتمل طویل قصیدہ بڑے حوصلے کے ساتھ سنا اور ایک ہزار روپے اور گھوڑ ااور خلعت عطا کیے اور وطن واپس جانے کی اجازت دی (ص۱۵۳–۱۵۴۷)۔

- جوغز ل نظیری نے جہانگیر کی فرمائش پرشاہ عباس کے خط کے جواب کے لیے کہی تھی ،اس نے جہانگیر کا دل نہیں جیتا اور جہانگیر نے صرف ایک دوشعروں کی تعریف کی نظیری کا اصرار تھا کہ اور بھی تین چارا چھے اشعار ضرور ہیں۔ پیاصرار بے جااور خلاف ادب تھا کیکن جہانگیر نے باقی اشعار بھی تخل اور بردباری سے سنے (ص۲۰۸-۲۰۵)۔

- جہانگیر نے ۱۹صفر ۲۰۱۰ھ/۱۲۳پریل ۱۱۲۱ء کو احمد آباد کا مشہور ترین باغ ''رشم باڑی'' نظیری کو دے دیا (ص۲۱۹)۔

-ایک غزل کے مقطع کے صلے میں، جونظیری نے دربار میں پڑھی تھی، جہانگیر نے احمرآ باد میں 'شاہ باڑی''نامی ایک بڑا باغ جومرحوم شنم ادہ سلطان مراد نے بنوایا تھا، نظیری کو انعام میں دے کراس کی پوری ملکیت میں دے دیا۔ جہانگیر نے اس کے لیے''بینظیر باڑی'' کا نام تجویز کیا۔ پھراسے ہاتھی بھی عنایت ہوا (ص۲۲۴)۔

- جہانگیرنے شخ جمیلی سے ایک غزل سنی اور اسے مزید اشعار کہنے کا کہا۔ جمیلی کے پڑھے گئے ایک مصرع کے جواب میں جہانگیرنے فی البدیہ ایک شعر کہا (ص۲۲۴ – ۲۲۵)۔

۔ شیخ جمیلی سے فرماکش کر کے رام نوتہ کا قصّہ سنا اور اسے شال اور نقذ انعام دیا۔ جمیلی نے امیر خسر و کی غزل کی تقلید میں ایک غزل کہی تھی۔ جہانگیر نے وہ غزل حاضرین کو بھی سنوائی (ص۲۲۷–۲۲۷)۔

- حکیم حیداحمر آبادی کوشرافتِ نفس، ہاتھ کی برکت، قدیم الخدمت اور بزرگی کی وجہ سے اتناانعام واکرام دیا کہ حاضرین کو جیرت ہوئی۔ جہانگیر نے حاضرین کے سامنے اس کی یول وجہ بیان کی:''ہماری توجہ حکیم کی نیک نفسی اور فلاح عامہ پر ہے، احمد آباد کے در ماندوں اور خلق خدا کے ساتھ اس کی بھلائی کومد نظر رکھیں، کیوں کہ اس اسلیلے نے وہاں کا بوجھ اپنے کندھوں پراٹھار کھا ہے۔'' (ص ۱۵۵)

د ايريل تا جون ١١٠١٠ع

- حکیم ابوالفتح کے فرزند حکیم فتح اللہ کوامانت داری اور نیک سیرتی کی وجہ سے خلقِ خدا کی فلاح کے لیے کھذبایت بھیجا اور ایک عراقی گھوڑا، بڑی بھی اور شال دے کر رخصت کیا اور منصب و تنخواہ میں اضافے کا شاہی وعدہ بھی کیا ہے کیم موصوف ایک دفعہ قید ہو گئے تھے۔ جہا نگیر نے کسی کی سفارش کے بغیر محض اس کی قابلیت کی بنا پر اسے آزاد کیا (ص ۲۷۲-۲۷)۔

# خطاطی،مصوّری،کندہ کاری اور سکتے ڈھالنے سے دلچیں

-جہانگیرنے اپنے لیے ایک خاص مرقع [البم] تیار کیا ہوا تھا (۳۳ ) اوراس کی جلد کے لیے بیشعرخود ہی کہا تھا: این مرقع شدہ زلطف الہ

ازجها نكيرشاه اكبرشاه

- جہانگیرنے حیاتی گیلانی سے بھی کہا کہ مرقع کے لیے ایک مطلع کہے (ص ۴۸)۔ جہانگیر نے شکیبی اصفہانی کی ایک رباعی پسند کی اورا بنے قلم سے مرقع میں لکھا (ص ۵۱)۔

- جومجالس ماہ رکتے الا وّل ۱۹۰ اھ/مئی ۱۶۱۰ء میں منعقد ہوئیں ، ہرمجلس کے آخر میں مرقّع میں سے پچھ تصویریں جہانگیر کودکھائی جاتیں اور خط کی نزا کتوں ،مصوّری کے کمالات اور ایران ، توران ، فرنگستان ،روم اور ہندوستان کے اساتذہ فن کی نادرہ کاریوں کا ذکر محفل میں ہوتا تھا (ص۵۳)۔

- جہانگیر بادشاہوں اور اپنے آبا واجداد کی تصویر تشی میں بہت احتیاط اور باریک بنی سے کام لیتا تھا۔ دربار کے صرف تین مصدّ روں کو اجازت تھی کہ تصویر تشی کیا کریں ۔ حکم بیتھا کہ اگر ان کے علاوہ کوئی اور اکبریا جہانگیر کی شبیہ بنائے گا تو اس کے ہاتھ کی انگلی کاٹ دی جائے گی اور اس علاقہ کے داروغہ اور مُشرف سے جرمانہ لیاجائے گا (ص۲۲۲ – ۲۲۳)۔ (۲۴۳)

- جہانگیری طبیعت جدّت پینداورادب دوست تھی۔ جو چیزیں اس کے ذاتی استعال میں تھیں اُن کو بھی ادبی اور تاریخی رنگ دے دیتا۔ مثلاً خنجر، مرقع جام اور سنگ ساق سے بنی اپنی چوکی پر کندہ کروانے کے لیے اس نے شعرا سے حکماً کہا تھا کہ مناسب اشعار اور تاریخی قطعات کہیں۔ ملا شکیبی اصفہانی اور سعیدا گیلانی نے اشعار کہے۔ سعیدا کے اشعار پیند کیے گئے اور مذکورہ اشیاء پر کندہ کیے گئے (ص۲۰۰) نظیری نے جام کے اطراف پر کندہ کرنے کے لیے اشعار کھے تھے (ص۲۳۲)۔

- جہانگیر نے صر**ف ہوائی** نامی کتاب کے تسمید کے بارے میں نکتہ طرازی کی (ص ۲۹)۔

-''دریا''نامی ایک ناخدا کے تین بیٹے تھے؛اس کے بڑے بیٹے کانام''سمندر' تھااور دوسرے دو بیٹوں کا نام پیر محمد وغیرہ...تھا۔ جہانگیر نے خوش طبعی اور بدیہہ گوئی کا اظہار کرتے ہوئے ایک کو''ساگر'' اور دوسرے کو''گھر گھنیر'' کا نام دیا۔ساگراورگھر گھنیر کے معنی بھی بڑے سمندرکے ہیں (ص29)۔

- جب جہانگیر کے نام پرسونے، چاندی اور تانبے کے نئے سکّے ڈھالے گئے تو اس نے ان کے قدیم نام تبدیل کرکے نئے خوبصورت ناموں کا انتخاب کیا اور حکم دیا کہ فلاں سکّہ پر فارسی شعر، بادشاہ کا نام، دارالضرب کا نام اور

تاریخ کندہ کی جائے۔ ۱۰۲۰ھ/۱۲۱۱ء میں اس نے ایک جدّت کا مظاہرہ کیا۔ ہر ماہ کے لیے نیاسکہ ڈھالا جاتا اور اس کا نقش مختلف ہوتا۔ ہرنقش میں اس مہینے کے ذکر کے ساتھ ایک مختلف شعر بھی کندہ ہوتا تھا (ص۲۱۱–۲۱۳)۔ (۴۵) فرگی نواور سے دلچیسی

- جہانگیرنے ثقافتی تبادلے اور پورپی ایجادات ہے آشنائی کے لیے مغرب کے ساتھ تعلقات استوار کرر کھے تھے اور برصغیر میں فرنگیوں کا داخلہ کے بعد دیگرے شروع ہو چکاتھا۔ فرنگی علماء/پادری اس کے دربار میں ہمیشہ حاضر رہتے اور وہ فرنگ اور عیسائیت کے مسائل بران سے گفتگو کرتا (۲۲۲س)۔

- جونوا در دوسرے ممالک سے اس کے دربار میں لائے جاتے وہ ہمیشہ اس کی دلچیسی کا باعث ہوتے۔ ماہ رہیج الا وّل ۱۹۰۱ھ/۱۲۱۰ء کی آخری شب جہانگیر کا زیادہ وقت چینی اور فغفوری پر کالیدد کیصنے میں گذرا (ص۵۱)۔

- پرتگال کے حاکم نے اپنے سفیر کے ہاتھ یورپ سے عجیب وغریب تحا کف بھیجے۔ تلوار، حبیہ، ڈھال، کچھ نایاب چیزیں، نغمہ سرا، سازندے اوراس سرز مین کے چند نئے ساز جیسے ارغنون، چغا نہ اور آرہ پہ، جو چنگ کی طرح ہوتا ہے۔ جہانگیر نے یوری ایک رات یہ چیزیں دیکھنے اور یہ ساز سننے میں گذاری (ص۲۲)۔

مقرب خان بندر گجرات ہے آتے ہوئے فرنگی اور دوسرے مغربی مما لک سے ہرفتم اور ہرجنس کے بہت سے نوا در دربار میں تحفۃ ً لایا تھا۔ان میں سے وہاں کی لکڑی کے چند دستے بھی تھے (ص۱۰۴)۔

۔ آگرہ کے نز دیک کھدائی کے دوران چاندی کا ایک قدیم سکّہ برآ مدہوا جس پر عجیب وغریب حروف اورنقوش کھدے ہوئے تھے۔ جہانگیرنے وہ سکّہ دربار میں موجود فرنگی دانش وروں کودکھایا۔ انھوں نے تحقیق کرکے بتایا کہ بیسکّہ بزار سے زائد سال برانا، فلاں فرنگی بادشاہ کا سے (ص۲۴۲)۔

#### مونیقی اورساع سے دلچیسی

جہانگیرموسیقی سے بے حدر غبت رکھتا تھا اور ساز و آواز سے بہت متاثر ہوتا تھا اور اس پر رقب قلب اور وجد طاری ہوجا تا تھا۔ یہ طے تھا کہ دیوان خاص میں رات کا ڈیڑھ پہر گذار نے کے بعد جہانگیرا پنے حرم سرا چلا جاتا۔ نغمہ سرا اور سازندے دونوں طرف کھڑے ہوجاتے اور فن کا مظاہرہ کرتے۔ ایسی ہی ایک رات کومونا کلا ونت اور سعید اللّدر بابی نے ایسانغم گایا اور ساز بجایا کہ جہانگیر پوری طرح محوجوگیا، اس پر وجد طاری ہوگیا اور ساع بر پاہوگیا۔ وہ مکمل بے قراری اور بے چینی کے ساتھ تقریباً ایک گھنٹہ تک بے خودی کے عالم میں روتار ہا (ص ۲۰۱ – ۱۰۷)۔

- ایک رات کچھ تو ّال حافظ کے اشعار پر نغمہ سرائی کررہے تھے۔ جہانگیر پر رقت طاری ہو گئی۔ پھراس نے جامی کی غزل پڑھنے کی فرمایش کی۔ یہ غزل سننے سے بے اختیار اس کا جسم متح ؓ ک ہوا اور اس پر وجد طاری ہو گیا (ص ۱۷۹)۔

- ایک اور رات ما کوتوّ ال اور حمز ہ قوّ ال نے مشفقی بخارایی کی غزل اور ایک رباعی پڑھی۔ جہانگیر کے جسم میں دو تین بارحرکت پیدا ہوئی ( ص۲۲۰)۔

- شنرادہ سلطان خرم [بعد میں: شاہ جہان بادشاہ] کی شادی کے جشن میں محفل موسیقی منعقد ہوئی۔ جہانگیر نے اس میں شرکت کی ۔ سماع سے اس بررقت طاری ہوگئی (ص۱۳۴)۔

۔ شوقی طنبورہ زن کو شاہی تھم پر تربیت دی گئی تھی۔ جہانگیر نے چند موتی (مردارید) اسے عطا کیے (ص۲۷)۔

- جہانگیر نے قاضی سے پوچھا کہ جونغہ اور ساز ہم سنتے ہیں، حرام ہے یا حلال؟ قاضی اور باوشاہ کے درمیان ایک مکالمہ ہوا۔ قاضی اس کی مُرمت کی طرف اور بادشاہ اس کی حلّت کی طرف ماکل تھا (ص۲۳۷)۔

- جہانگیر نے نصیرااصفہانی ہے، جو گائیکی اور موسیقی کے فن میں اپنے عہد میں بے مثال تھا، نغمے سنے اور اس کی تحریف کی (ص ۲۷)۔

#### كتاب دوستي

- جہانگیرنے اپنی زندگی کے اواکل میں تاریخی کتابیں پڑھی تھیں اور ان کے بہت سے مضامین اسے زبانی یا دہو گئے تھے۔ اس نے تقیا شوشتری سے کہا:''تم تاریخ فیروزشاہی، شاہنا مماور دیگر کتب تو اریخ سے جو کچھ نقل کرتے ہو، اللہ کے کرم سے وہ مجھے سب زبانی یا د ہے۔ اگر تمھیں کوئی شک ہے تو جو قصّہ چا ہو میں شمصیں تفصیل سے بیان کرسکتا ہوں۔'' (ص ک

-اس کے کتب خانے میں **نجیل مقدس** کا نظمی نسخ بھی تھا (ص ۲۸ )۔

-اس نے تھم دیا تھا کہ کتاب **جاویدان خرد** کا عربی سے فارسی ترجمہ کیا جائے۔ جب ترجمہ کمل ہو گیا تو ایک خوش نولیس کو تھم ہوا کہ نسخہ لکھے، تا کہ بادشاہ اسی نسخہ سے پڑھیں۔ بیتر جمہاس کتاب کے پچھ ھے کا تھا اور ۱۵ اور اق سے زیادہ نہیں تھا (ص ۹۰)۔ بعد میں شاہی کتا بخانے کے کتا بدار عنایت اللہ شیرازی کی سفارش پر جہانگیر نے تقنیا شوشتری کو تھم دیا کہ بوری کتاب کا ترجمہ کہا جائے (ص ۱۲۷)۔

-اس کی رات کی مجالس میں کتاب خوانی ایک معمول تھا (ص۱۰۸،۱۰۱)۔

- وه تاریخی واقعات سننے میں د<sup>کچ</sup>یپی رکھتا تھا (ص ۱۷۲،۸۸)۔

- جہانگیرٹر کوں کی تاریخ اس **قد**رتفصیل سے جانتا تھا کہ خودٹرک جیران ہوتے تھے (ص۱۸۳)۔

- جہانگیرکوا میرخسر و کے تعلق نامہ کا ایک نسخہ ملاتھا جو ابتدا سے ناقص تھا۔اس نے حیاتی گیلانی کو تھم دیا کہ اس کا دیباچہ مکتل کرے جس میں حمد وسپاس الہی اور دوسر ہے ضروری موضوعات شامل ہوں ۔سعیدا گیلانی کو بھی تھم ہوا کہ دوتین اشعار جن کا ایک ایک مصرع ضائع ہو چکا تھا، وہ پورے کردے (ص ۱۰۸)۔

- یوسف یهود نے جہانگیر کے حکم رصحف ابراہیم کافاری ترجمہ کیا ( ص۲۲۸)۔

- ایک دفعہ مجلس میں تاریخ بیہ قل سے کوئی واقعہ بیان ہوا۔ جہانگیر نے کتا بخانے سے تاریخ بیہ قل کا نسخه منگوایا تا کہ راست کتاب سے پڑھا جائے (ص20)۔

## حكمراني اور ذاتى اخلاق

جہانگیراپنے ذاتی اخلاق سے ملک کا انتظام چلاتا تھا۔وہ ذاتی طور پرایک نرم دل انسان تھا اور لوگوں کی غلطیوں سے درگذر کرتا تھا (ص۲۲)۔ پرانے خدمت گذاروں کے حقوق کا خیال رکھتا تھا۔اس کی نظر ہمیشہ خوبیوں پر ہتی تھی اور عیب جوئی نہیں کرتا تھا (ص٠٤)۔وہ معاملات کے گل اور جزء پر دھیان رکھتا تھا اور کام کے تمام پہلووں پر نظر ہوتی تھی اور نزاکت سے کام لیا کرتا (ص ۱۹۱)۔

- مجالس جہانگیری میں متعددایسے واقعات بیان ہوئے ہیں جو جہانگیر کے انداز سیاست اور حکم رانی پر دلالت کرتے ہیں اوراس کے طرز عمل کے بارے میں مؤلف کی رائے بیان ہوئی ہے جیسا کہ:

-نور قلیج کوابران کی سفارت پر بھیجا۔اس مناسبت سے جو دستوراُنعمل جہانگیر نے اسے دیااور جوسامان اس کے ہمراہ کیاوہ اس کے تدبیّر اور حکم رانی کا بہترین نمونہ ہے (ص۲۰۱)۔

- نقیب خان در بار کا پرانا خدمت گذار تھا۔ اس کا بیٹا عبد اللطیف ملحد ہو گیا اور الحاد کے جرم میں قید اور پا بہ زنجیر ہوا۔ نقیب خان شفقت پدری کی وجہ سے بہت بے چین تھا۔ جہانگیر نے اس کی خدمت اور بڑھا ہے کی عزت ملحوظ رکھتے ہوئے اس کے میٹے کوآزاد کر کے اس کے حوالے کر دیا (ص۲۲)۔

- جہانگیرنے تقیاشوشتری کے بھائی قطبا کوبغیر کسی سفارش کے قید سے آزاد کر دیا (ص۲۷۸)۔

-میرزاغازی نے تعظیمہ کے ایک امیر ابوالقاسم کی آنھوں میں سلائیاں پھروا کراسے اندھا کر دیا تھا اور قید و بند کی بہت ہی تکالیف دیں۔ جہانگیر نے اس کی دلداری کی اور اپنی نواز شات کا وعدہ کیا۔ چونکہ وہ گا بھی لیتا تھا، دلجوئی کے لیے جہانگیر نے اس سے گانا بھی سنا اور مبلغ پانچ ہزار روپے دیے اور دار الحکومت کے داروغہ کوخصوصی تاکید کی کہ اس شخص نے بہت تکلیفیں اٹھائی ہیں، اسے اچھا اور سجا ہوا گھر دیا جائے تاکہ چند روز آسایش کے ساتھ گذار لے (صے ۲۲۸-۲۲۷)۔

- جہانگیر نے تخت نشینی کے پہلے سال ہی مجرموں کے اعضاء سزا کے طور پر کا ٹناممنوع قرار دیا اور بیے تکم تمام صوبے داروں، جا گیرداروں اور کارندوں کو پہنچا دیا گیا۔ اس کا عقیدہ تھا کہ خدا کی خلقت کو ناقص کرنا بڑا گناہ ہے (ص۲۰۷)۔مؤلف تخت نشینی کے پانچویں سال کے واقعات میں لکھتے ہیں کہ ان پانچ سالوں میں بادشاہ نے ہرگز کسی کے بارے میں، چاہے اس نے کیساہی گناہ کیا ہو،اعضا کا شیخ کا حکم نہیں دیا (ص۵۷)۔ (۲۰۹)

- جہانگیرنرم دل تھااور دوسروں کوسزا دینے میں سفا کی اور سنگد لی کا مظاہرہ نہیں کرتا تھا۔اس نے اپنے ایرانی میر شکار کو، جولوگوں کوتنی اور سنگد لی کے ساتھ سزا دیتا تھا، ایک ضابطہ دیا کہ لوگوں کے دلوں میں خوف اور سزا کا ڈرپیدا کرو لیکن تکلیف کم ہواور خدا کی تخلیق میں نقص کا اندیشہ بھی نہ ہو (ص۱۳۳۳)۔

۔ تاہے خان پرانا خدمت گارتھا۔ جہانگیراس کی منظوم عرضی پر، جواس نے بھیجی تھی، کوئی صلہ دینا چاہتا تھا۔اس نے ایک ایک کر کے تمام حاضرین سے یو چھا کہ لیے خان کو کیا صلہ دیا جائے۔سب نے کچھ نہ کچھ کہا۔نقیب خان نے تجویز دی کہ بادشاہ سلامت بھی ایک شعر کہہ کراس کو جیجیں ، پینچ خان کی انتہائی عزّت افزائی ہوگی۔نقیب خان کی رائے پیند ک گی اور جہانگیر نے اس کی تعریف میں ایک شعر کہا (ص ۲۱)۔اس واقعہ سے یہ نتیجہ بھی اخذ کیا جاسکتا ہے کہ جہانگیر اپنے وزراء کی رائے اورمشورے بڑمل کرتا تھا۔

- جہانگیروسیج المشر بتھااور کہتا تھا کہ ہم مظہرگل ہیں۔ایک دفعہ جہانگیر نے **عبائس جہانگیری** کے مؤلف عبدالستار سے کہا تھا،اگرتم نصرانی ہونا جا ہے ہوتو ہمیں بُر امحسوں نہیں ہوگا۔نصرانی ہونا بُر انہیں ہے (صا ۷)۔

- جہانگیر فطر تا انصاف پیند تھا۔اس نے ایک بوڑھے خص کوز مین کا ایک ٹکڑا دیا۔ پر گنے کا جا گیردار تین سال زبردسی اس زمین پر قابض رہا۔سائل کو جہانگیر کے سامنے لایا گیا۔ جہانگیر نے اپنے مدارالمہام کو تکم دیااوراُسی وقت زمین کی تین سالہ آمدنی کے برابررقم سائل کو دے دی گئی۔رقم پیش کرتے ہوئے مدارالمہام کی زبان سے نکلا: اتناانعام! جہانگیر نے کہا، لفظ' انعام' کیوں کہتے ہو؟ بیاس کا حق اور ملکیت تھی، وہ اپنامال لے رہا ہے (ص۲۰۸)۔

- جہانگیر انصاف کرنے میں بھی ذاتی جذبات کواثر انداز نہیں ہونے دیتا تھا۔ دادر سی کے بارے میں اس کا نظریہ تھا'' ہماراناراض ہوناموقوف ہلق خدا کوناراض نہیں ہونا چاہیے ،ہمیں خلق خدا کی حفاظت کے لیے بٹھایا گیا ہے۔خدا گواہ ہے اگر میرابیٹا بھی جرم کرے تو میں اسے باندھ کر قاضی کے حوالے کر دوں کیوں کہ ہمیں اسی لیے [یعنی انصاف کے لیے عکمران بنایا گیا ہے۔'(ص۲۲۰)

-جہانگیر نے ''سوایی' نام سے ایک سکہ جاری کیا تھا جواس کے والد کے جاری کردہ سکتے سے زیادہ وزنی تھا،
لیکن بعد میں جہانگیر نے اپناسکہ منسوخ کر دیا۔ اس کی جودلیل جہانگیر نے دی وہ اس کے طرز حکومت کی وضاحت کرتی ہے۔ جہانگیر نے کہا: ایک معمولی مصلحت کے پیش نظر کہ اس سے دنیا والوں کا فلاں فائدہ متوقع ہے، اکبر کاسکہ بدل دینا درست نہیں۔ یہ ہمارے انصاف اور عدل سے بعید ہے کہ ہمارا ملک (زمین) تو وہی ہے اور اس پر پچھا ضافہ نہیں ہوا،
لیکن ہمارے سکتے کا وزن بڑھا دیا جائے۔ دوسرا سے کہ جوام کو پرانے سکتے کی عادت ہوگئ ہے، عام وخاص سب اس کا حساب لیکن ہمارے سے جھے لیتے ہیں۔ ہم نے ہمیشہ ہر طرح سے خدا سے خلقت کی آسائی اور راحت ما نگی ہے تو پھر عوام حساب کتاب کی مشکل میں کیوں مبتلا ہوں؟ اور صرّ افول کے ہیر پھیر سے نقصان کا بھی خوف ہو، خاص طور پر صحر انشینوں کو مشکل ہوگی کی مشکل میں کیوں مبتلا ہوں؟ اور صرّ افول کے ہیر پھیر سے نقصان کا بھی خوف ہو، خاص طور پر صحر انشینوں کو مشکل ہوگ

- ایک رات اعتاد الدولہ نے، جس کے بھائی کوصوبہ پنجاب کا دیوان بنایا گیا تھا، عوام کی فلاح و بہوداور ملک کی آبادی کے لیے کچھ تجاویز لکھ کر جہانگیر کوپیش کیس۔ چونکہ بیسب باتیں خیرخواہی اور نیک نیتی ہے کھی گئی تھیں، باوجود اس کے کہ بظا ہرخزانے کو چندلا کھروپے کا نقصان ہونا تھا، جہانگیر نے انھیں بڑی خندہ پیشانی سے قبول کرلیا۔ بعض ضا بطے جورعایا کی تکلیف کے باعث تھے اور سرکاری کا رندےان کے بہانے ظلم ڈھاتے تھے، جہانگیر نے انھیں منسوخ کر دیااور کئی پرانے ضا بطخ تم کر کے عدل وانصاف کی نئی طرح ڈالی (ص۲۲۷)۔

- بنگال کے لوگ دریاؤں پر'' آل'' باندھتے تھے۔ بدایک لمباچوڑا ملی ہوتا تھا، جسے ہرسال ازسرِ نو بنانا پڑتا

دبيد اړيل تا جون ٢٠١٧ء

تھا۔ بارشوں کے موسم میں پانی زیادہ ہوجا تا تھا اورلوگوں کے لیے آمدور فت ممکن نہیں رہتی تھی اور مشکل میں پڑجاتے تھے۔ جہانگیر نے ذاتی رحم دلی کی بنا پر حکم دیا کہ پل بنانے کے لیے شاہی خزانے سے ہرسال ہیں ہزار روپے بطور مدد دیے جائیں، کیوں کہ' اللہ تعالیٰ نے ہمیں اپنے بندوں کو آسودگی کے لیے چناہے۔'' (ص۲۱۴)

- جہانگیرا پنے مقرر کردہ عمّال کے خلاف تحقیقات اور تفتیش کے لیے خفیہ کارندے مقرر کرتا تھا اور ان کی رپورٹوں براعتاد کرتا تھا (ص۲۷۲)۔

### عجز وانكسارا ورخدمت كاصلددينا

جہانگیر بے جاشاہی غرور وتکتر سے کوسوں دورتھا۔اس کی طبیعت میں عجز وانکسار ٹوٹ ٹوٹ کر بھرا ہوا تھا۔ مؤلف اس سلسلے میں جب یہ کہتے ہیں کہ' سبحان اللہ! عجز وانکساری کا کیاعالم ہے کہ تختِ آسان پر بیٹھے ہیں اورخودکوز مین پر دیکھتے ہیں۔' تواس میں خوشامداور چاپلوسی کا کوئی شائر نہیں ہے کیونکہ کتاب میں ایسے کی واقعات ملتے ہیں جن سے جہانگیر کا عجز وانکسار اور برانے خدمتگاروں کے حقوق کا احساس جھلکتا ہے۔مثلاً:

-''ایک سقی پرنظر مبارک پڑی۔ فرمایا کہ بیسقہ پرانے خدمتگاروں میں سے ہے۔ اسی وقت اسے تین تخواہیں انعام میں دیں۔ پھر پو چھا کہ اس کی ماہا نہ تخوا ہ گتنی ہے؟ جو تخواہ اس کی قدیم زمانے سے چلی آرہی تھی ، خدمت کے مقابلے میں بہت کم تھی۔ اس پر باوشاہ سلامت تعجب سے بار بار پو چھتے تھے۔ آخر فرمایا کہ اس نے ہمارے باپ کی خدمت بھی کی ہے اور ہماری بھی ، بیاب تک '' پیادہ'' کیوں ہے؟ چنا نچہا سے''احدی'' (سوار) بنادیا گیا۔ پھر ارشاد ہوا کہ صبر بہت اچھی چیز ہے! اس شخص نے اپنامعا ملہ خود عرض نہیں کیا، خود عرض کرنا بے حیائی ہے (ص ۱۷۸ – ۱۷۹)۔

-انوپرائے ہندو،اکبرکے زمانے سے شاہی ملازم تھا۔ غرق ہ ذیقعد ۱۹ اھ/۵ جنوری ۱۹۱۱ کوشیر کے شکار کے دوران اس نے جہانگیر کو بچاتے ہوئے نودکو خطرے میں جبونک دیا تھا اور اس بنا پر جہانگیر اس کا احسان مند تھا۔ انوپ رائے ہندواس واقعہ کے چندروز بعد جہانگیر کے دربار میں آیا۔ بادشاہ سلامت نے قدر دانی ، مہر بانی اور بندہ پروری فرماتے ہوئے کہا: "خدا کا شکر ہے، شکر ہے، خدا نے امان میں رکھا"۔ پھراپنے دونوں ہاتھا اس کے دونوں رخساروں پررکھ کراس کا ماتھا چو ما اور فرمایا، حضرت مریم زمانی (یعنی جہانگیر کی والدہ) فرماتی تھیں کہ انوپ رائے بھی آپ کی طرح ہمارا فرزند ہے، جس طرح ہم آپ کوعزیز رکھتی ہیں اسے بھی عزیز رکھتی ہیں، کیونکہ اس نے اپنی جان آپ پر قربان کی ہے۔ " (ص۲۱۷) جہانگیر نے اسے جڑاؤ تلواراور" انی راؤسٹھ دلن" کا خطاب عنایت کیا (ص۲۵)۔ انوپ رائے چونکہ کسی دور در از علاقے میں رہتا تھا جہانگیر نے اسے دہاں تخفے بھی بھوایا کرتا تھا (ص۲۵)۔

- اساعیل میرشکاری موت نے جہانگیر کو بے حدا فسر دہ کر دیا تھا اور وہ کی شبانہ مجلسوں میں مرحوم کی خوبیاں بیان کرتا رہا۔ جہانگیر نے جن الفاظ میں مرحوم کے بھائی کمال سے تعزیت کی ، اس سے جہانگیر نے بھائی عظمت کا اندازہ ہوتا ہے۔ جہانگیر نے کہا تھا:'' کمال! اساعیل کی موت کا جتناغم مجھے ہوا ہے میرے خیال میں ،تم جواس کے بھائی ہو، اتنا تعصیں بھی نہ ہوا ہوگا، حقیقت بیے کہ جتنا در دمیں نے سہا ہے، تم نے نہیں سہا۔ خداکی خدائی کی قسم! جوڈکھ مجھے ہے تعصین نہیں

ہوا'' (ص۲۳۷)۔ پھر جہانگیرنے کمال کو پچھر قم دی کہاں سے اساعیل کی یاد میں کنواں اور سرائے بنوائے تا کہ صدقہ جاربیہو۔

دينى مسائل مين مخقيق

جہانگیر کو ہمیشہ سے دینی احکام ومسائل اوران کی توجیہات جاننے کا شوق تھااور وہ اپنے علم میں اضافے کے لیے درباری علما سے مسائل دریافت کرتار ہتا تھا۔اس کی کچھ مثالیس مندرجہ ذیل ہیں:

- حدیث 'النّوم اخوالموت'' (نیندموت کی بہن ہے ) کے معنی کی تحقیق (ص۸۸)۔

- یہودیوں اورعیسائیوں کے ہاں حلال وحرام، سکّہ دارمچھلی کے حرام ہونے کا سبب اوراس نمن میں جہا نگیر کی توجیہ کہ کہ اہل تشیع سکّے دارمچھلی کیوں نہیں کھاتے (ص ۱۱۷–۱۱۸)۔

قِلَ كَفَّارِكَا حَكُمُ اور قرآن مجيد كي ناتخ ومنسوخ آيات كامسّله (ص١٢٢،١٢١ - ١٢٥)\_

- حدیثِ قدسی کے معنی کی شخفیق (ص۱۲۱)۔

-طلاق کے فقہی احکام (ص۲۳۷)۔

- فجراورمغرب کی نمازوں کی رکعتوں کی تعداد کےسلسلے میں جہانگیر کی توجیہ (ص۲۵۲)۔

-میت کاایک سے دوسری قبرمیں منتقل کرنے کا شرعی تھم (ص۲۵۷)۔

خوش طبعی اورخوش وقتی

جہانگیرخوش طبع تھا اور مصاحبوں اور حاضرین کے ساتھ لطافت اورخوش دلی سے گفتگو کرتا، تا کہ شاہی رعب و دبد بدان کے دل سے نکل جائے اور وہ اطمینان سے اپنامدّ عابیان کرسکیں فیصوصی محافل میں وہ درباریوں کے ساتھ ہنسی مزاح بھی کیا کرتا تھا (ص۲۲)۔

-تقیاشوشتری کا ناتها،ایک دن اس نے مجلس میں اپنایہ شعر پڑھا:

مراديدهٔ بخت بيدارنيست

وگرنه هنر پیش تو خوار نیست

(میرے ہی بخت کی آئکھیں بیدارنہیں ہیں، ورنہ تیرے ہاں فن کی ناقدری نہیں ہوتی )۔

جہانگیر نے بے ساختہ بنتے ہوئے کہا: تمہاری تو آئکھ ہی نہیں ہے، آئکھ کی بیداری کہاں سے آئے گی؟

(ص ۱۲۱)\_

دیانت خان کی ایک آنکھ کی بینائی کچھ کم تھی اور وہ لنگڑ ابھی تھا۔اس حوالے سے جہانگیر کبھی کبھاراس سے دل گلی کرلیا کرتا تھا۔ایک بار جہانگیرنے اس سے مخاطب ہو کریہ شعر پڑھا:

نشود کارِ عالمی به نظام

گرنه یای تو درمیان باشد

(اگرتمہارایاوں بچ میں نہ ہوتواس دنیا کا کامٹھیک سے نہ ہویائے )اور کہا کتم ایک یاؤں سے لنگ ہو۔اگریہ

بھی ٹھیک ہوتا تو دونوں جہانوں کے کاموں کے لیے کافی تھا! (ص ۲۵۸)

-شاہی اصطبل میں ایک گھوڑا شامل ہوا۔ اتفاق سے اس گھوڑے کی ایک آکھ میں سفیدی تھی۔ جہانگیر نے دیانت خان نے کھوڑا شامل ہوا۔ اتفاق سے اس گھوڑا تہ ہم چشم''ہے! اس نے جواب دیا کہ ایک سرکے لیے ایک آکھ بھی کافی ہوتی ہے۔ جہانگیر نے فی البدیہ میں مصرع پڑھا:''کس نہ گوید کہ دوغ من ترش است'' - کوئی اپنی چھاچھ کو کھٹانہیں کہتا - (ص ۲۳۹)

- وہ اصفہانیوں اور استر آبادیوں کے بارے میں بھی بھی بیشعرخوش طبعی کے طور پر پڑھا کرتا تھا: من صفاہانی ومن سنّی ومن سگ من گدا

هرچه شتم ،استرآ بادی ندام ،شکر خدا (ص۱۳۲)

(میں اصفہانی سی سنی سی ، کتا سی ، بھکاری سی ، سب کچھسی ، خدا کاشکر ہے استر آبادی نہیں ہوں)

- دربار میں یہ ذکر چھڑا کہ 'صرف ہوائی'' کی وجہ تسمیہ کیا ہے؟ کسی نے کہا کہ چونکہ اس کے مصنف کا نام معلوم نہیں ہے اورکوئی اسے نہیں جا نتا ، اس لیے اس کتاب کو 'صرف ہوائی'' کہا جاتا ہے۔ اور بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ اس کے معلّم خصر علیہ السیّل مہیں۔ با دشاہ سلامت نے فرمایا کہ اس کحاظ سے تو اس کا نام 'صرف آبی'' ہونا چا ہیے تھا، نہ کہ 'صرف ہوائی'' (ص 19)۔

#### شكاردوستي

جہانگیرکوشکارکا بے حد شوق تھا۔ وہ ماہر تیرانداز تھااوراس کا نشانہ کم ہی خطا ہوتا تھا۔ وہ اکثر زمینی یا دریائی شکار پر جاتا تھا۔ وقالیج نویس اس کے شکار کے اعداد و شار تھے کیا کرتے تھے۔ مثلاً ۱۹۰اء سے ۱۹۱۰ء تک اس نے ۱۹۰۰ء کیا گائیں، ۹ شیر (۵ نراور ۲۲ مادہ) ۶۲ ریچھ (۲ نراور ۲ مادہ) ۶۲ ریچھ (۲ نراور ۲ مادہ) ۶۲ ریچھ (۲ نراور ۲ مادہ) ۱۹ ریچھ (۲ نراور ۲ میں مائیل اور ان کے بارے میں حاضرین کو بتاتا رہتا تھا اور ۱۷ کہ ۱۹۲۰، ۱۹۲۰ اور شکل کو بتاتا رہتا تھا (۲ میکر ۱۹۲۰، ۱۹۲۰) اور پھر موجود اُمرااور کیا دوروں کو جوز آمرااور کا دیتا تھا (۲ میکر ۱۹۲۰، ۱۹۲۰) اور پھر موجود اُمرااور کیا دیتا تھا (۲ میکر ۱۹۲۰) اور پھر موجود اُمرااور کیا دیتا تھا (۲ میکر ۱۹۸۰) اور پھر موجود اُمرااور کیا دیتا تھا (۲ میکر ۱۹۸۰) اور پھر موجود اُمرااور کیا دیتا تھا (۲ میکر ۱۹۸۰) اور پھر موجود اُمرااور کیا دیتا تھا (۲ میکر ۱۹۸۰) اور پھر موجود گھر اوروں کی حوصلہ افزائی کے لیے آخیل کو نظاب، منصب اور راشن دیتا تھا (۲ میکر ۱۹۸۰) اور خور کی کا داخوار پر مشخص کی واقعات یاد تھے جن پر وہ خود بھی عمل میں کی واقعات یاد تھے (ص ۱۹ کیا ریکر دیتی کو اوروں کی کا دیتا تھا (۲ میکر کیا کہ کا دانوار کو پامال کرنامنع تھا (۲ میکر ۱۳ میر شکار کے واقعات اور مشاہدات درباریوں کو بتاتا دوروں کو باتاتا درباریوں کو بتاتا درباریوں کو بتاتا در رہا تھا (۲ میکر کیا کہ کیکر کے واقعات اور مشاہدات درباریوں کو بتاتا در رہا تھا (۲ میکر کے واقعات اور مشاہدات درباریوں کو بتاتا در رہا تھا (۲ میکر کیا کیا کہ کیلر کے واقعات اور مشاہدات درباریوں کو بتاتا در رہا تھا در سامارا کے جا کمیں (ص ۲ کر)۔

#### آبادا جداد كااحترام

جہانگیر، باپ کومجازی خدا کا درجہ دیتا تھا (ص۱۵، ۲۳۲)۔ جب جہانگیر نے سنا کہ شاہ طہماسب صفوی نے اپنے باپ کا لگایا ہوا باغ اُجاڑ دیا ہے اور باپ کا ذکر بے حرمتی سے کیا ہے تو اس نے بہت تجب اور افسوں کا اظہار کیا۔ جہانگیرا پنے تمام اجداد کا جن میں تیمور ہی شامل ہے۔ بہت احترام کرتا تھا۔ اس کے دل میں تیمور کے نام اور مقام کی بہت قدر ومنزلت تھی۔ یہاں تک کہ وہ اپنے اور اپنے تمام اجداد کو اس لائق نہیں بچھتا تھا کہ ان کا نام'' تمر'' (تیمور) ہو۔ وہ کہتا تھا کہ اگر وہ سمر قند میں ہوتا تو روزانہ تیمور کے تخت کے پایوں کو بوسہ دیا کرتا (ص ۲۷۵ – ۲۷۸)۔ جہانگیرا پنے باپ ایم اشخاص اس وقت تک زندہ تھے، جہانگیران کا خاص احترام کرتا اور آخیس اپنے عما کہ بن پرتر جج دیتا تھا۔ جہانگیر نے غیاث اللہ بن علی نقیب خان کو مخص اس خیال سے احترام کرتا اور آخیس اپنے عما کہ بن پرتر جج دیتا تھا۔ جہانگیر نے غیاث اللہ بن علی نقیب خان کو مخص اس خیال سے احتراماً قدم بوی نہ کرنے دی کہ وہ اکبر کے دربار سے وابستہ رہا ہے غیاث اللہ بن علی نقیب خان کو مخت کی خصوصی عزت افزائی کی ، کیوں کہ اکبراخیس اپنا ' دحقیق بھائی'' کہا کرتا تھا (ص ۲۸)۔ اکبر کے زمانے کے ایک سے کو تین ماہ کی نخواہ کہ رابرانعام دیا اور اسے بیادہ سے احدی (سوار) بنادیا کو خدمت کا بہت خیال رکھا تھا اور اسے جہانگیر کے چپن میں اکبر نے خواجہ سرادولت اعتبار خان کو جہانگیر کی خدمت پر لگایا تھا۔ جہانگیر اس کے حق خدمت کا بہت خیال رکھا تھا اور اسے جار بزاری منصب دے رکھا تھا (ص ۲۵)۔

جہانگیراپنے درباریوں سے فرمائش کرتا تھا کہ اسے اس کے باپ کے واقعات سنایا کریں (ص۱۲۸-۱۲۵)۔شاہی استعال کی چیز وں اور جہانگیری سکوں پر کندہ ہونے والے اشعار کے سلط میں اس کی خصوصی تا کیدتھی کہ اس کے نام کے ساتھ ساتھ اس کے والد کا نام بھی اشعار میں آئے (ص۲۲۰-۲۱۱، ۲۲، ۲۱، ۲۲۰)۔ جہانگیر نے اکبر کے زمانے کے سکے کواپنے سکتے پرتر جج دی اور اسے اس طرح رائج رکھا (ص۲۱۱)۔وہ اکبر کے قمری - اور شاید شمسی یوم وفات پر بھی - اس کی برس منا تا تھا۔ اس روز جہانگیر نے دراء اور امراء اکبر کے مقبر سے کی زیارت کو جاتے تھے۔ جہانگیر نے ۲۰ اھر ۱۲۱۱ء میں مقبر سے کی توسیع کے لیے نے احکامات جاری کیے اور اس سلسلے میں کافی رقم مختص کی (ص۲۵۸)۔

### فضول خرجی سے پرہیز

جہانگیرامراء، شاعروں، فنکاروں اور مستحقوں کو شایانِ شان صلہ ضرور دیتا، کیکن فضول خرچی نہیں کرتا تھا اور امر ا اور انعام پانے والوں سے بھی یہی تو قع رکھتا تھا کہ رقم کو فضولیات میں نہ اڑا دیں۔ اعتبار خان خواجہ سرانے جمنا کنارے عالی شان عمارت بنوائی تو جہانگیر نے اس کی ہیہ کہ سرز نش کی:''ایک خواجہ سراگارے کی عمارت پراتنی رقم کیوں خرچ کرے؟ اولا د تو ہوتی نہیں کہ یہ مکانات ورثے میں آخیں مل جا ئیں۔ بہتر نہیں کہ یہی رقم دلوں کی تغییر میں صَرف کی جائے۔ بہتر ہوتا کہتم یہی رقم اپنی زندگی میں اسے ہاتھوں سے عاجز وں اور مسکینوں کو دے دیے۔'' (ص۲۱۵)

- جہانگیرنے اپنے میر شکاراساعیل کی وفات کے بعداس کے بھائی کمال کو کچھر قم دی تو ساتھ یہ بھی بتایا کہ اسے کہاں اور کیسے خرچ کیا جائے۔'' پانچ سورو پے سے زیادہ رقم اساعیل کی قبر کے چبوترے پر خرچ نہ کرنا کہ اس سے زیادہ ،فضول خرچی ہوگی اوراساعیل کی روح کوکوئی فائدہ نہیں پہنچگا۔ بھائی چارے اور دوستی کا تقاضا یہی ہے کہ اس کے نام

یر فاہِ عامہ کی کوئی ممارت بنائی جائے۔''(ص ۲۴۷)

۔ میرزاعلی بیگ اکبرشاہی نے شکیبی اصفہانی کواپی مدح میں کہے ہوئے ایک قصیدے کے عوض تمیں ہزار روپے صلد یا تھا۔ بیافراط جہانگیر کی طبیعت کو کچھا چھانہ لگا اوراس نے کہا:''سپاہی کاحق مارنا اورا یسے مواقع پر بے تکاخر چ کرنا بہت نالبندیدہ ہے۔'(ص ۴۸)

#### بعض دلچسپ حالات، عادات، معمولات اوررسوم

- جہانگیر جس تخت پر بیٹھتا تھا اُس کے اردگر ڈہین پر دہ لگا ہوتا۔ وہ بھی پر دے کے اندر سے بات چیت کرتا تھا اور بھی ہاتھ سے بردہ ہٹا کر بات کرتا۔

-راتوں کووہ دریتک بیدارر ہتا۔اس کی اکثر مخفلیں آدھی رات کو ہر پا ہوتی تھیں ۔بعض اوقات وہ چیم مخفل سے اٹھ کرحرم سرامیں چلا جا تااور پھروا پس آجا تا (ص ۱۰۱)۔

-۱۹۱۰ه بالسفید جہانگیری عمر ۴۸ برس ہوئی تھی۔اس سے پہلے ہی اس کی داڑھی مونچھوں کے بالسفید ہونے گئے تھے۔شروع شروع میں وہ کچھ عرصہ تک مونچھوں کے سفید بال قینچی سے کاٹ دیا کرتا تھا، جب ان کی تعداد زیادہ ہونے لگی تواس نے بیمعمول چھوڑ دیا۔اسی اثنا میں اس کے سرکے بال بھی سفید ہوگئے تھے،کیکن ان کی تعداد کم تھی (ص۱۳۰،۱۲۳)۔

- جہانگیرامراکوانعام واکرام دیتے وقت ان کے ناموں کی الفبائی ترتیب ملحوظ رکھتا تھا (ص۱۶۸،۱۴۸)۔ - وہ دیوالی کی رات نردکھیاتا تھا (ص۱۷۱)۔

- وه مینک لگا تا تھا (ص۱۹۴) اور شیشے کی گھڑی کا استعال بھی کرتا تھا (ص۱۳۱–۱۳۲)۔

- جہانگیر خوابوں پر بہت یقین رکھتا تھا۔ وہ جوخواب دیکھتا، حاضرین کو سناتا اور ان سے تعبیر پوچھتا (ص۲۵-۲۱-۱۱۱،۵۷،۲۱۱)۔اس نےخواب میں حضرت عیسیٰ کی زیارت بھی کی تھی (ص۲۱۷)۔ بھی بھی وہ امرا سے فرمائش کرتا کہ اسینے خواب اسے سنائیں (ص۵۷)۔

- جولوگ اس کی محفل میں باریاب ہوتے تھے وہ شاہی تخت سے کچھ نیچے کھڑے ہوتے۔ پھر وہ اشارے یا تھم سے آھیں اوپرآنے کو کہتا ۔ علما اور شعرا کو وہ ان الفاظ میں طلب کیا کرتا:''مولایان بیا بند، شاعران بیا بند۔'' (ص ۱۴۸) - جہانگیر کے امرا اور مقرّبین اپنے بچوں کی شادی کے موقع پر دولہا، دلہن کوسب سے پہلے بادشاہ کی سلامی کے لیے لاتے تھے اور جہانگیر آھیں خلعتیں ویتا تھا (ص ۲۳۰)۔

- جہانگیر نے اپنے زمانۂ شنمزادگی ہی ہے، چودہ پندرہ برس کی عمر میں شراب نوشی شروع کر دی تھی (ص ۱۲۸)۔ پیعادت تخت نشینی کے بعد بھی برقر ارر ہی۔وہ دوسروں کوشراب نوشی کی دعوت دیا کرتا تھا۔اس کے علاوہ افیون بھی کھا تا تھا۔ بعض اوقات افیون کو پانی میں گھول کرییتا تھا (ص ۱۲)۔اسے افیون کی مختلف اقسام کی پیچان تھی اوروہ دربار بوں کو بھی اس کی خوبیاں بیان کرنے کا موقع دیتا تھا (ص ۲۵)۔ ايريل تا جون ١١٠١ع

- شعر کہتے ہوئے وہ روایق طریقہ اختیار کرتا، یعنی پہلے قافیہ انسے کرتا اور پھران کے مطابق شعری مضمون سوچتا (ص9)۔اس نے علم عروض نہیں پڑھاتھا (ص۲۲۹)۔

۔ جہانگیر ہندی زبان،اس کی تمام تر نزا کتوں کولموظ رکھتے ہوئے اتنی عمد گی سے بولتا تھا کہ **جالسِ جہانگیری** کا مؤلف اس کے فارسی ترجمے سے عاجز آگیا (ص191)۔

- جہانگیر کی قوتِ مشاہدہ اور حافظہ غیر معمولی تھے۔اس نے ایک گجراتی برہمن کو ہارہ برس پہلے کہیں دیکھا تھا اور پھر ہارہ سال بعدا جانگ سے رات کو اپنی مجلس میں دیکھا تو نہ صرف پہچان لیا، بلکہ گذشتہ ملاقات کی تمام تر جزئیات بھی تفصیل سے بتائیں (ص92-91)۔

-جہانگیر بجیب فراست کا حامل تھا۔ مجانس جہانگیری کے مؤلف نے اس حوالے سے دووا قعات قلم بند کیے ہیں (ص۱۰۴/۲۵)۔

### حواثثي

- - ۲- شارهI.O Islamic 940، ورق۲ ۸ االف
- سر۔ StoreyC.A:Persian Literature, vol. 1, p. 164 نبی ہادی نے بھی اسی غلطی کا اعادہ کیا ہے کہ عبدالستار نے اپنے آبائی وطن بیچا پورسے ہجرت کی اور لا ہور میں سکونت اختیار کی ۔StoreyC.A:Persian Literature, p. 28
  - Abdullah Chaghatai, "Mirat Al Quds An Illustrated Manuscript of Akbar's Period "about Christ's Life", Lahore Museum Heritage, edited by Anjam Rehmani, Lahore, 1994, pp. 179-188
    - ۵- سمرة الفلاسفه، برلش لا ئېرىرى، لندن، نمبر Or. 5893 م
- ۲- ۱۰۰۰ هیں عیسائیوں نے اکبر کی اجازت سے لاہور میں ایک مدرسہ قائم کیا تا کہ تیموری شنرادے پر تگالی زبان سیسے سیس ۔ اکبر کے بیٹے شنرادہ مراد نے اس مدرسے میں زبان سیسی تھی تھی ممکن ہے کہ عبدالستار نے بھی اس مدرسے کے اسا تذہ سے استفادہ کیا ہو۔ دیکھیے :

  Abraham Eraly, The Mughal Throne, London, 2004, p. 19
  - 2 ج**بالگیرنامه،** بهاهتمام محمد باشم، تبران، ۳۵۹اش، س۲۲۲
    - ٨۔ الضأ، ٣٠٣٠٠
- 9۔ پروفیسر نبی ہادی نے مہل پیندی ہے اس کی تاریخ تاکیف ۱۰۳۷ھ ۱۲۲۷ء کھی ہے: Dictionary of Indo-Persian بندی ہے اس کی تاریخ تاکیف قبول کیا جا سکتا ہے اور نہ ۱۲۲۷ء کی ۱۰۳۷ھ سے مطابقت ہے۔ Literature, p. 28
  - - اا۔ ایضاً ہی 14

دبيد ايريل تا جون ١١٠١ع

۱۲ ایضاً اس

۱۳ ایضاً ص۱۳

۱۲\_ ایضاً مص۹

۱۵۔ ایضاً ہص۲۷۳

الإربيا الضاً من ١٤٥ - ١٤٦

ا۔ نیخد اندن کا ترقیمہ یہ ہے: ''بعونہ تعالٰی کتاب لاجواب مسمی السمر ۃ الفلاسفہ حسب الحکم جناب معلٰی القاب مثیر الدولہ ممتاز الملک آنرا بیل خلیفہ سیّد محمد حسین صاحب خان بہادر ممبر ایڈ منشر یئو کمیٹی لیحنی انتظامیہ کمیٹی سرکار پٹیالہ، بقلم ناقص رقم بندہ کمترین شخ خیرالدین بہتاریخ ۱۲۳ گست ۱۹۰۰ عیسوی مطابق ۲۷ رکھ الثانی ۱۳۱۸ ججری بدروز جمعہ بیا تمام رسید'' (ص ۲۵) سیّد محمد سیّد محمد سیّن خان بہادرصاحب ممبر مجلس انتظامیہ ریاست پٹیالہ نے بینسخد کھوایا تھا اور مسز بیور سی کو پیش کیا، جنھوں نے اسے برلش میوزیم کو تختے میں دے دیا، جیسیا کہ اس کے اختتام پر کھی ہوئی دوانگریز کیا دواشتوں سے بتا چاتا ہے:

- To H. Beveridge Esq, 216 Liver Poole Road, Willington, London with best compliments of Mashir-ud-Daula Mumtaz-ul-Mulk Khalifa Muhammad Hussain K.B. Member of the Administrative Council PAT IALA STATE, PATYALA, 10th Sep. 1900
- 2. Presented by H. Beveridge esq. November 13, 1900

نيز:

Rieu, Charles: Catalogue of the Persian Manuscripts in the British Museum, Oxford, 1966, Vol.3, p.1077a

Storey, I, 1110 -11

اور کتاب، مؤلف اور شخوں کے بارے میں دیکھیے:

(Sir) Edward Maclagan, The Jesuits and the Great Mogul, London, 1932

خدا بخش لائبر ری بائلی پورکے فاری مخطوطات کی فہرست، جلد ۸ میں دو نسخے متعارف کرائے گئے ہیں۔ایک کا نمبر ۱۹۳۹ ہےاور یہ ۱۹ ذوالقعدہ ۳۵ اھر کا لکھا ہوا ہے اور دوسر سے کا نمبر ۱۵۰ ہے جوعبدالرزاق قندھاری کا کتابت کر دہ ہے۔سال کتابت ۱۳ اھ لکھا ہوا ہے جوشکوک لگتا ہے۔

. ۲۰۔ لاہور عجائب گھر کانسخہ ہم نے خود دیکھا ہےاور برلش لائبر ریپی کانسخہ ڈاکٹر محمسلیم مظہرصا حب نے دیکھے کرہمیں یا د داشت مہیا گی۔

۱۱ مرآت القدس أنسخ الا مور مس الف، ۵ ب

۲۲ نسخ لندن،۸۵ اب

۲۳\_ نسخ ُ لندن ،۲۸ االف

۲۴۔ لندن کے نننج کی ترقیعے کی عبارت یوں ہے: ''تمام شد حکایت مراتبات حضرت عیلی مریم، بہموجب فرمایش مستر چارد جانسین صاحب-زادہ قدرہ- بہ خطر شخ افاضت اللّہ بہمقام کلکتہ، سنہ ہزارو یک صدوم شادون شج ہجری مبارک ''

ننٹر کندن کے پہلے صفح یراس کتاب کے قارئین کی آگاہی اور تاکید کے لیے بیرعبارت ہے:

. ''راهنمونی و مدایت صاحب ترجمه برای خوانندگان ای عزیز ان ومحبوبان من!این داستان سیح را پادری زیرونموشویر به پاکیزگی ننوشت زیرا کهاز

حدود کتب انجیل برآمده بسیار چیز های بیگا ندافزود؛ آن که یا نایقین اندیا دروغ اندیا به بزرگواری خداو به اخلاص دین انجیل مقدس مخالفت می نمایند بلکه جهان چیز را آن که از کتاب های انجیل مقدس آورده است، آن طور پلیدساخت که پاکیزگی واثر وتمیت [!]خودرا کتاف کر دند بنابرین دراعلی بر جرروی کاغذ [!] این داستان را آلوده خواندیم تائیج کس از راه برده نشود پس خوانندگان را خوب تمیز کردن باید که از این ها چیز را قبول خوابند کردیعنی برچه به کتب انجیل مقدس ادامی دارد، آن را یا دیکنید و در حفظ خدا بشوید."

لا ہور میوزیم کانٹخر اول وآخر اور درمیان سے ناقص ہے۔ اس نٹنخ کی اہمیت ان گیارہ تصویروں کی وجہ سے ہے جومہارت سے بنائی گئی ہے، کیکن اپنی قدامت اور مالکین کی بے پروائی کی وجہ نے نسخد اب خراب ہو چکا ہے۔ پہلے خالی صفحے پرتین یاد داشتوں سے معلوم ہوتا ہے کہ نسخہ برصغیر کے تیموری امراکی تحویل میں رہا ہے۔ یا د داشتیں ہے ہیں:

' ''این کتاب مجزات حضرت میچ به قیمت پانصدرو پیه به تحویل محمد مراد بیگ' اوراس کے ساتھ ایک مهر ثبت کی گئی ہے جس پر''ا کبر...'' کے الفاظ کندہ ہیں۔

۲۔ "بدیہہ

عکس رخساره که درشیشه عیان است رّا به مه دمهرشب وروزقران است رّا

ر" رەمحرم غفرذ نوبېه-"

اور مذکورہ یا دداشت کی وضاحت کے لیے ساتھ بیکھا ہے:

''خطِ محرم – کو که ٔ حضرت کامران میرزا – به تاریخ ۱۹ جمادی الاوّل سنه ثلث وعشره والف به فرزندونور دیده بهبود –طول الله تعالی عمره – بختید هراقمه ع… [ کاغذ کا کونا کتا هوا ]غفر ذنوبهه''

اس ننخ کے تعارف اوراس کی تصاویر پرتھرے کے لیے دیکھیے:

- M. Abdullah Chaghatai, "Mirat Al Quds An Illustrated Manuscript of Akbar's Period about Christ's Life", Lahore Museum Heritage, edited by Anjam Rehmani, Lahore, 1994, pp. 179-188
- Nusrat Ali and Khalid Anis Ahmed, "Mirat Al Quds (The Mirror of Holiness).
   Dastan-i-Masih Manuscript in the Lahore Museum, Lahore, Pakistan", Lahore
   Museum Heritage, edited by Anjam Rehmani, Lahore, 1994, pp. 189-204

Dastan-i-Masih: Historia Christi persice conscripta, simulque multis modis contaminata...

Latine reddita & animadversionibus notata a Ludovice de Dieu. Leyden, 1639.

ديگھي: Storey I, 1163-165

Dastan-i-San Pedro Historia S. Petri persice conscripta simulque multis modis contaminata. Latine reddita & brevibus animadversionibus notata, a Ludovico de Dieu, Leyden 1639.

اس کا اُردوتر جم**ند کی سارہ ایستا**عنوان ہے Sasrdhanah میں ۱۸۹۴ء میں شالع ہوا۔ دیکھیے: Storey, I,165-66

- ۲۷\_ خلاصة ظفرنامه أسخهُ لندن ، ورق اب
  - ۲۷\_ ایضاً،اب-۱۳الف
    - ۲۸ ایضاً ۱۲۳س
- ۲۹۔ لندن کے نننے کے بارے میں تمام معلومات ڈاکٹر محملیم مظہر صاحب کے ذریعے حاصل ہوئی ہیں، جنھوں نے لندن میں خودیہ ننخہ ملاحظہ کیا۔ نیز :Rieu,I,177b
- س۔ ایلیٹ اور ڈاؤس نے عبدالتار کی کتاب خلاصة ظفر نامہ کا انگریزی ترجمہ History of India، جلد ۲،۳۳ شامل کیا ہے۔ دیکھیے: Storey, 1, 287
  - ا۳۔ جہانگیرنامہ،۳۰۲–۳۰۳
    - ۳۲\_ ایضاً مس
  - سس۔ تاریخ اکبری بداہتمام معین الدین ندوی ،اظہر علی دہلوی وامتیاز علی عرشی ،رام پور،۱۹۲۲ء سے طبع ہوئی ہے۔
- ۳۳۰ حالات اسد بیگ، اسد بیگ قزوین (م: ۱۹۰۱ه یا ۱۹۲۱ه عا ۱۹۲۱ه یا ۱۹۲۱ه) کی تألیف ہے، تا حال طبع نہیں ہوئی۔ اس میں اکبر کے دور حکومت کے آخری چارسالوں (۱۱۰۱ تا ۱۹۰۲ه اح/ ۱۹۷۱ تا ۱۹۰۵ تا ۱۹۰۵ه) اور جہانگیر کے پہلے سال حکومت (۱۹۰۵ه ۱۹۷۸ه) کے چشم دید واقعات ہیں۔ دیکھیے: جشید نوروزی، ''قابی بہنے خطّی حالات اسد بیگ قزوین''، قند پارس، دہلی، ۲۰۰۸ء، شارہ ۱۳۵۱م، ۲۳۵ میں سر ۱۳۵۲ معلوم ہوتا ہے کہ مقالہ نگار کی ہندوستانی یو نیورٹی میں اس کتاب پر کام کررہے ہیں۔ ہمارے فاضل دوست ڈاکٹر محمدسیم اختر (لاہور) کے پاس اس کے برٹش میوزیم ، لندن (نمبر ۱۹۹۵ میں کے نیخ کا عکس ہے اوروہ بھی اس پر کام کرنے کا ارادہ رکھتے ہیں۔
- ۳۵ منچهٔ زیباے جہانگیر، به اہتمام اساعیل بیگ جانوف وسیّدعلی موجانی قم ۱۹۹۸ش/۱۹۹۸ء، ۳۳۴ سیر بین اتمہ موجود ہے۔ اس جھے کی علیحدہ اشاعت: خاطرات مطربی به اہتمام عبدالغنی میرزایف، مؤسسة تحقیقات علوم آسیای میانہ وغربی دانشگا بکرا چی، ۲۷۹۰
  - ۳۷\_ **تذکرهٔ مجمع الشعرامے جہانگیرشاہی،** بهاہتمام ڈاکٹر محرسلیم اختر ،مؤسسة تحقیقات علوم آسیای میانہ وغر بی دانشگا وکراچی، ۱۹۷۹ء
- سے الدین دیبائی، 'اکبرکالیں از مرگ خطاب: عرش آشیانی یا عرش آستانی''،مشموله **نذر مختار،** مرسّبه ما لک رام، نئی د تی، ۱۹۸۸ء، ص۱۵۳۱–۱۵۲
- - ۳۹\_ ج**ہانگیرنامہ،**تہران،ص۲۴۶
- ۴۰۔ قلمی ننخوں کی معروف فہرستوں، مثلاً فہرست نسخہ ہای خطی فارس تاً لیف احمد منزوی، فہرستِ مشتر کے نسخہ ہای خطی فارس پاکستان تاکیف احمد منزوی، کتا بخانۂ خدا بخش بائلی پور کے فارس مخطوطات کی فہرست (انگریزی) تاکیف مولوی عبدالمقتدر، فہرستِ نسخہ ہای خطی فارس

ايريل تا جون الإالاء

کتا بخانۂ رضارام بور،فہرست مخطوطات فاری برٹش میوزیم (Rieu )،فہرست مخطوطات فارسی انڈیا آفس (Ethe ) میں عام طور پر برصغیر کے مصنّفین کی تصانف کا ذکرماتا ہے، کیکن ان میں ایسی کسی کتاب کا نام ونشان تک موجود نہیں ہے۔ کتابیات کےموضوع پراہم تألیفات اورمشہور كتابياتى فرہنگوں،مثلًا Mughals in India

تألیف مارشل، Persian Literature تألیف اسٹوری، Dictionary of Indo-Persian Literature تألیف نی مادی اور فهرستوارهٔ کتاب مای فارسی تألیف احمدمنز وی وغیره میں بھی اس کتاب کا کوئی ذکرنہیں ملتا۔اسٹوری، مارشل اور نبی مادی نے عبدالـشّار کی دوسری تا لیفات کا ذکر کیا ہے، کیکن مجالس جہا نگیری کانہیں۔اگر جہابھی رسیغیر کے ہزاروں قلمی نسخے گمنا می میں بڑے ہیں اور اُن کی فہرستیں نہیں بنائی گئیں،لیکن جہانگیر کے دربار میں کھھی جانے والی ایسی کتاب کابڑصغیر کے کتابیاتی اور تاریخی مآخذ میں ذکرتک نیہ ہوناحیرت آنگیز ہے!

جہانگیر کے دربار میں عبسائنوں کے داخلے کے لیے دیکھیے :امدادصابری، **فرنگیوں کا حال،** دبلی، ۱۹۴۹؛

Guerreiro Father Fernao: Jahangir and the Jesuits, Translated by C.H. Payne from the Relations; London, 1930

۳۲\_ دیکھے: تذکرہ نوٹر زیبای جہانگیر، بہاہتمام اساعیل بیگ جانوف وسیّه علی موجانی، تم، ۱۳۷۷ش/۱۹۹۸ء، ص ۳۱۵–۳۴۱) اس کی جدا گانداشاعت اس عنوان سے ہوئی ہے: **تذکرۃ الشعرای (اقتباسی از تذکرۃ الشعری مولانا مطربی الصم سمرقندی مسمی بہنچہ زیباے جبانگیر)** تقیح ومقدمهٔ عبدالغنی میرزایف،موسسة تحقیقات علوم آسیای میانه وغربی دانشگاه کراچی،۱۹۷۴ء سیّد حسام الدین راشدی نے کراچی ایڈیشن کے آخر میں'' حرفے چند' کے زرعنوان ایسے شواہد پیش کیے ہیں جن کی بنا رکھا حاسکتا ہے کہ جہانگیر نے جس تذکرےکواپنے زمانۂ شاہزادگی کی تصنیف قرار دیا ہےاوراہے ملا مطر کی کودے دیا تھا، یہ دراصل ۳۲ سال پہلےخواجہ نظام الدین بخشی ہروی نے لکھا تھااورا پنی کتاب **طبقات اکبری** میں شامل کیا تھا۔ دونو تخریروں پاروا تیوں میں بہت کم فرق ہے (ص٠٨-٨٥)۔ جہانگیر نے **جہانگیرنامہ می**ں مختلف شاعروں کے کلام کاانتخاب دیاہے جو بلاشیان کا بہترین نمونۂ کلام ہے(مثلاً ص۳۲۵،۳۲۴)۔ مرقع جهانگیرے • 9اوراق کتا بخانه سلطنتی ،تبران میں نمبر ۱۶۲۳-۱۹۴۷ کے تحت محفوظ ہیں جنھیں **مرقع کلشن** کا نام دیا گیا ہے۔۲۵ اوراق برلن کے قومی کت خانے میں محفوظ ہیں جو۱۹۲۴ء میں، برن سے Earnst Kuhnek کو Hermann Goetz کے اہتمام ہے،In Dische Buchmalerei aus dem Album in Der seatbibtiothek Berlin کیا ہے شایع ہوئے۔ دیکھیے: فہرست مرقعات کتا بخانہ سلطنتی، تألیب بدری آتابای، تہران،۱۳۵۳ش، ص۳۳۴ - ۳۲۸، شارہ ردیف

۸۴۔ جہانگیرمصوّ ری کا دلدادہ تھا۔وہ مصوّ روں کی حوصلہ افزائی کرتا اورخو دانھیں خیالات سُجِھا تا اور وہ تصویر س بناتے ۔مصوّ روں نے کئی تصاویراس کے حکم سے شکار کے مناظر ،عجیب الخلقت جانوروں ، پرندوں اور درختوں کی بنا ئیس عنایت خان کی کمزور کی اور بہاری کی حالت میں تصویر، ہندو جو گی حدروب کی تصویراوراجمیر میں خواجہ عین الدین چشتی کی زیارت کرتے ہوئے جہانگیر کی تصاویر بھی حکماً بنائی کئیں۔اس نے ایک ہندومصوّ ربش داس کوابے سفیرخان عالم کے ساتھ ایران بھیجا، تا کہ شاہ عباس اور دربار کے دیگرام اء کی تصاویر بنائے۔ ہندوستان میں تیموری عہد کے مصوّروں کی تصاویر میں ، جہانگیر کے عہد کے مصوّروں کی تصاویر کی تعداد دنیا کے کتب خانوں اور بچائے گھروں میں کہیں زمادہ ہیں اور فتی محاسن کےاعتمار ہے بھی ان کام تبہ بہت بلند ہے۔ جہانگیر کے ذوق مصوّری پر روشنی ڈالنے کے لیے متعد دکت دستیاب ہیں جن میں سےاہم یہ ہیں: محرعبدالله چغتائی ، **جهانگیرکا ذوق مصوّ ری** ، لا ہور ، ۱۹۲۱ء -

Binyon, Lawrence: The Court Painters of the Great Mughuls, with introduction by Thomas

W. Arnold, London, 1921

Brown, Percy: Indian Painting under the Mughals, Oxford, 1924

Clarke, C. Stanley: Indian Drawings, London, 1992

Kuhnel, Ernest and Goetz, Hermann: *Indian Book painting from Jahangir's Album in the state library in Berlin*, London 1929

Kuhnel Earnest: Miniaturmalerei in Islamicshen Orient, Berline, 1923

Coomarswamy, Anada K., "Portrait of Gosain Jadrup", *Journal of the Royal Asiatic Society*, London, July 1919, pp. 389-410

۳۵ جہانگیر کے سکوں کے سلسلے میں ان کتب کا مطالعہ مفید ہے: -شمس اللہ قادری، حکیم سیّد، سکّه ج**ات سلاطین مغلیہ کی ایمات،** مطبع تشمی، آگرہ، ۲۲ - محمد رفیع موہانی، **گنج شابگان، مر**اد آباد، ۱۹۰۳ء، ص ۲۱ - نور محمد اکیلوی، سیّد، سکوّ**ں براشعار،** خدا بخش اور فیٹل بیلک لائبر بریی، پٹنہ، ۱۹۹۳ء، ص ۲۲:۸۲ – ۱۵۲، الواح ۲۳ ب، ۲۰۵۰

C. J. Brown, Catalogue of Coins in the Provincial Museum Lucknow, Dehli, 1986, vol. 1, pp. 18-28

The Catalogue for the sale of tojent? gold Mohars of Jahangir and Shah Jahan, Geneva, 1987, pp. 6,9

Lane-Pool, Stanley: The Coins of the Moghul Emperors of Hindustan in the British Museum, Edited by R.S. Poole, London, 1892; reprint: Delhi, 1983, pp. 9-368

Whitehead, Catalogue of Coins in the Punjab Museum Lahore, Oxford, 1914, pp. 119-172

Whitehead, R.B: Coins of the Moghal Emperors, Oxford, 1914

۳۶۔ مؤلف نے اس ضمن میں مبالغہ کیا ہے۔ اگر چہ جہا تگیر کے اصولِ حکمرانی ایسے ہی تھے لیکن کی باراُن کی خلاف ورزی بھی ہوئی۔ وہ خود جہا تگیر نامہ میں لکھتا ہے: ''۲۲ فی بقعدہ ۱۹۰۸ء کو میں [دوران شکار] ایک نیل گائے پر قابو پانے ہی والا تھا کہ اچا تک ایک جلود اراور و کہار سامنے آگئے اور نیل گائے بدک کر بھاگئی۔ غضے کی شدت میں مُیں نے حکم دیا کہ جلود ارکود ہیں قُل کر دیا جائے ایک ورکہاروں کے پاؤں کاٹ کرگدھے پر سوار کر کے لشکر میں پھرایا جائے ، تا کہ کوئی دوسرا الی جرائت نہ کر نے '(ص۹۳)۔ جہا تگیر نے مقر سے خان کے ایک نوکر کے ہاتھوں کے دونوں انگو مٹھے کا شئے کا تھم بھی دیا تھا جس نے گجرات کے ایک باغ میں چنہ کے پھولوں کے چند بودے کاٹ دیے ہے۔ (جہا تگیر نامہ بھی 18 میں جنہ کے پھولوں کے چند بودے کاٹ دیے سے درجہا تگیر نامہ بھی 18 میں جنہ کے پھولوں کے چند بودے کاٹ دیے درجہا تگیر نامہ بھی 18 میں جنہ کے پھولوں کے چند بودے کاٹ دیے درجہا تگیر نامہ بھی 18 میں جنہ کے چند بودے کاٹ دیے درجہا تگیر نامہ بھی 18 میں جنہ کے چند بودے کاٹ دیے درخوں انگو شعب کے جند بودے کاٹ دیے درخوں انگو شعب کے جند بودے کاٹ دیے درخوں انگو شعب کے جند بودے کاٹ کی کھولوں کے جند بودے کاٹ دیے درخوں انگو شعب کے جند بودے کاٹ کی کھولوں کے دونوں انگوں کو کھولوں کے دونوں کے کھولوں کی کھولوں کے جند بودے کاٹ کی کھولوں کے دونوں کی کھولوں کے دونوں کی کھولوں کے دونوں کے کھولوں کے دونوں کو کھولوں کے دونوں کی کھولوں کے کہ کھولوں کے دونوں کی کھولوں کے دونوں کی کھولوں کے دونوں کی کھولوں کے دونوں کے دونوں کی کھولوں کے دونوں کے دونوں کے دونوں کی کھولوں کے دونوں کے دونوں کے دونوں کو کھولوں کے دونوں کے

ے۔ یہ احترام اپنی جگہ، کیکن اکبراور جہانگیر کے باہمی روابط استے ایٹھے نہیں تھے، اکبر نے ۱۰۰۱ھ/۱۵۹۳ء میں اپنی شدید بیاری کے دوران جہانگیر پر الزام لگایا کہ اس نے باپ کوز ہر دیا ہے۔ ۱۵۹۸ھ/۱۵۹۹–۱۲۰۰ء میں جہانگیر نے باپ کے خلاف بغاوت کی اور اللّہ آباد میں اپنی بادشاہت کا علان کیا۔

\*\*\*

محمه عابد حسین (پروفیسر) صدر شعبهٔ فاری، پینه یو نیورشی، پینه

## تاریخ ہندکااہم ماخذ: کیخص شاہجہاں نامہ

تیوری بادشاہوں کو تاریخ نگاری سے خاص دلچیسی تھی اس لئے ہرا یک بادشاہ نے خصوصی توجہ دی اورا پنی سر پرسی میں ماہر دانشوروں کو اس کام پر مقرر کیا جس کا نتیجہ رہا کہ فارس کی معتبر تاریخی تصانیف وجود میں آئیں، اکبر (۱۰۱۴–۹۳۳ه)، جہانگیر (۱۰۴۷–۱۰۱۴ه) اور شاہجہاں (۱۰۲۸–۱۰۳۵ه) کے زمانہ میں متعدد تاریخی کتابیں کسی گئیں۔ بیسب سلاطین خود نتکہ فہم اور تخن شخ تھے اور قدرت نے ایک فطری ذوق ود بعت کیا تھا اس لئے اتنا زبر دست کام تاریخی نولی وجود میں آیا کہ آج ہم کسی طرح اس سے بے نیاز نہیں ہو سکتے اور ہندوستان کی تاریخ اس سرمایہ کے بغیر مکمل نہیں ہو سکتے اور ہندوستان کی تاریخ اس سرمایہ کے بغیر مکمل نہیں ہو سکتے ہور میں آیا کہ آج ہم کسی طرح اس سے بے نیاز نہیں ہو سکتے اور ہندوستان کی تاریخ اس سرمایہ کے بغیر مکمل نہیں ہو سکتے

شہاب الدین محمد شاہجہاں (م ۱۰۸۸ھ) نے گرچ علمی میدان میں کوئی کارنامہ نہیں چھوڑ الیکن وہ صاحب ذوق تھا اور شاہی بخششوں اور عنا تیوں سے ادباء، شعراء اور فنکاروں کو فیضیاب کررہا تھا۔ ابوطالب کلیم ہمدانی کو ملک الشعراء کا خطاب عطا کر کے شعروا دب کی مستقل آبیاری کرتا رہا۔ شاہجہانی دور جہاں بہت ساری تاریخی یا دگاریں اور جاودانی کارناموں کے لئے مشہور ہے وہیں فارسی تاریخ نگاری کے اعتبار سے درخشندہ اوریادگار دور ہے۔ اس دور میں شاہجہاں نے تاریخ نولی کی ترویخ واشاعت میں کلیدی رول ادا کیا اور ٹھوں اقد امات کئے۔ مثلاً:

- تاریخ نگاری کاایک خاص شعبهاینے دربار میں قائم کیااور شهورموز حین اور ماہر دانشوروں کواس کا مقرر کیا۔
  - 🖈 شاہی انعام وا کرام اورحسب مراتب عطایا کےموزخین کونواز ناشروع کیا۔
- 🖈 مختلف زبانوں کی مشہوراورا ہم تاریخی کتابوں کوفارسی زبان میں منتقل کرنے کے لئے ایک شاہی فرمان جاری کیا۔
- 🖈 منظوم تاریخ نویسی کاایک ماحول قائم کیااور ملک الشعراع کلیم ہمدانی کومنظوم بادشاہ نامہ لکھنے پرمقرر کیا۔اور قدسی مشہدی نے ظفر نامہ شاہجہاں منظوم اور کی کاشی نے بادشاہ نامہ منظوم کھھا۔
  - 🖈 شعوری اور تکنیکی اعتبار سے تاریخ نولیسی کواس دور میں سب سے زیادہ ترقی ہوئی۔

یہاں پرہم محمد طاہر آشا مخاطب بہ عنایت خان کی معرکۃ الآرا تالیف' مختص شاہجہاں نام' کا ایک مطالعہ پیش کرتے ہیں۔" پادشاہ نام' کی تصنیف کا کام سب سے پہلے میر زاامینا کی قزوینی کوسونیا گیا۔اس نے شاہجہاں کے ابتدائی دس سال کے حالات کو جمع کیا۔اس کے بعد ملاحمید لاہوری ناظم پٹنہ کو بیکام سونیا گیا۔ ملاعبدالحمید لاہوری نے ابوالفضل کے اکبرنامہ کو پیش نظر رکھ کراس طرز نگارش میں شاہجہاں کے ہیں سال کے حالات (۱۲۵۰۔۱۲۲۸۔۱۲۲۸م)

کے حالات کوعبدالحمیدلا ہوری کے طرزتح بر میں لکھا۔

بعد میں محمد طاہر آشنا نے سادہ اور سلیس عبارت میں شاہجہانی عہد کے اس تمیں سالہ (۱۰۲۸۔۱۰۳۷ه ۱۹۵۸ه ۱۹۲۸م) حالات کو جو تین جلدوں میں تھااسے ۲۸۰اھ میں ایک جلد میں اختصار کے ساتھ جمع کر کے دولخص''نام رکھا۔وہ کخص میں کھتے ہیں کہ:

''راقم بهم که باغن جدنمک پروردهٔ این دود مان خواقین نشان است بتح ریسوانح دولت ابدی الاتصال شا بجهان پرداز دود در تنخیص آن کوشیده و خلاصهٔ احوال و معظم اموراز مجلد سه گانه پادشاه نامه شخ عبدالحمید مذکور بدر نویسد و به عبارت واضح در آورده ، تاریخ مخضری تر تیب دید ، فضولی کرده خواید بود ، بلکه در بین صورت فواید آن عموم بهم خوابدرسانید لبذا شروع در بین امورنموده ، در رض اندک فرصتی به توفیق الله تعالی فارغ گردید از سال چهارم جلوس تا دیم بیشتر از روی پادشاه نامه نوشته محمد امینای قزوینی ، مشهور به امینای منشی که واضح تر است ، نوشته شده و چول طخص و قاکع تحریر یافته ، این نسخه را به نخص موسوم گردانید ''
میر زامجمه طاهر آشنا مخاطب به عنایت خان بن میر زا میر زااحسن الله احسن ، مخاطب به ظفر خان بن خواجه ابوالحن تربتی ، عهد شا بجهانی کی مشهور اور معتبر شخصیت رہے ہیں ۔ ان کی تاریخ ولا دت کے بارے میں مورخوں اور تذکره نگاروں فرخی بی عبد شابجهانی کی مشهور اور معتبر شخصیت رہے ہیں ۔ ان کی تاریخ ولا دت کے بارے میں مورخوں اور تذکره نگاروں فرخی بیدائش ۲۳۱ میان آمروئی تحقی :

در مین مکان فیض نشان جشن و زن قمری اخترا میں میال جہل و چهارم از عمد این شیرازه بند سوائ کی در آن وقت بند مرحله از مراحل زندگانی طی نموده بود، باوجود صغر من به منصب درخور اقبال که در آن وقت بند مرحله از مراحل زندگانی طی نموده بود، باوجود صغر من به منصب درخور اقبال که در آن وقت بند مرحله از مراحل زندگانی طی نموده بود، باوجود صغر من به منصب درخور

اس عبارت سے استنباط ہوتا ہے کہ محمد طاہر آشنا کی پیدائش ۲۳۰ اھ مطابق ۱۹۲۷ امیلا دی میں ہوئی تھی۔
''بزرگ خانم' عنایت خان کی مال ،سیف خان کی بیٹی اور ممتاز محل زوجۂ شاہجہان کی بڑی بہن تھی۔
جب محمد طاہر آشنا کی عمر سات سال کی ہوئی تو شاجبہال نے اسے منصب عطا کیا اور بھی وقاً فو قاً مناصب اور شاہی عطایا سے سر فراز کرتا رہا جس کا تذکرہ اس نے خود مختص میں کیا ہے۔ ان کے والد ظفر خان احسن چول کہ خود شاعر اور شاعر پرور تھے اس طرح باپ کی تربیت کا بھر پور فائدہ اٹھایا اور ایک ادیب اور شاعر کی حیثیت سے مشہور ہو گئے اور شاعر پرور غرار وزیر دربار) کا عہدہ عطا کیا۔
شاہجہاں کے ندماء میں شامل ہوگئے۔ شاہجہاں نے سب سے پہلے اس کودار وغہ حضور (وزیر دربار) کا عہدہ عطا کیا۔
حسین قلی خان عاشقی نے نشر عشق میں لکھا ہے کہ:

میر زامحمه طاهر نام عنایت خان وخان زمان خطاب داشت ـ خلف الصدق ظفر خان احسن پسرخواجه ابوالحن تربتی است که به عهد جهانگیری به وزارت عالی ومنصب پنج هزاری رسیده بود ـ مرد بی نظیرو بی بدل بود و درنظم و ننژ سلیقه تمام داشته و درخوش صحبتی و بذله شجی ولطیفه گوئی انگشت نمای یاران بوده ـ تاریخ شاه نامه صاحبقر آن ثانی و شاجههان یا دشاه غازی از دیگران خوب و بلیغ نوشته و مثنوی درصعوبت راه

تشمیرنگین و معنی یاب گفته مثل ابوطالب کلیم وغیر جها در صحبت او حاضر شدند و به منصب یک هزار و پانصدی ذات سرفرازی داشت درعهد عالمگیر پادشاه انز واگرفت .''

۱۹۸۰ه میں آتشا کو' شاہی کتا بخانہ' کے داروغگی کا منصب عطا ہوا اور اسی سال اپنے اس تاریخ ' دمخض' کی تالیف میں مشغول ہو گئے۔ آزاد بلگرامی اور عاشقی عظیم تالیف میں مشغول ہو گئے۔ آزاد بلگرامی اور عاشقی عظیم آبادی کے مطابق ۱۸۰۱ ھ مطابق ۱۷۷۰میلا دی میں آشانے انتقال کیا۔ عاشقی کصح میں:

'' درسن یک ہزار و ہشاد و یک ہجری مطابق ۱۷۷۰م بهرحت حق پیوست \_مولف باوجود نا آشنایی می گوید،

قطعه:

عنایت خان چون درز برلحد خفت برفته آشنا ای وا کجا گفت زمانه خاك برسر كردازغم سن اوعاشقی باشیون ودرد

آ ثاراً شناراً شناك علمي آثاراس طرح بين:

اس کلیات آشنا: اس کلیات میں قطعات، ترجیع بند، وصف دہلی، عزا، رباعیات اور فرد شامل ہیں۔اس کا آغاز مندرجہ ذیل شعر سے ہوتا ہے:

شودزغايت انصاف معترف بقصور

اگر جمال پری روی من بیندحور

لا د يوان آشا: اس د يوان مين ا ۸ اورق مين -

کے علاوہ مآثر الکرام، شمح انجمن، نشرعشق، کلمات الشعراء، ریاض الشعراء، تذکرہ شعرای تشمیر، تذکرہ طاہر نصر آبادی، مآثر کے علاوہ مآثر الکرام، شمح انجمن، نشرعشق، کلمات الشعراء، ریاض الشعراء، تذکرہ شعرای تشمیر، تذکرہ طاہر نصر آبادی، مآثر الامراءاور بزم تیمور بیو غیرہ میں آشنا کے بہت سارے اشعار نقل کئے گئے ہیں۔

اس کتاب کو جو مخص اشا جہاں نامہ اقریمۂ شا جہان پادشاہ وغیرہ نام سے مشہور ہے، ۱۹۸۰ ھیں مجمد طاہر آشنا نے ترتیب دیا ہے۔ مخص کے مقدمہ میں کمال صدافت کے ساتھ اعتراف کیا ہے کہ میں نے ۱۹۸۰ ھیں شاہی کتا بخانہ کی داروغکی کے زمانہ میں اپنے ہم عصرامینای قزوین، عبدالحمد لا ہوری اور محمد وارث لا ہوری کی تالیف شدہ'' پا دشاہ نامہ'' کا خلاصہ اس کتاب میں پیش کیا ہے۔ جس میں الگ الگ دس سال کے حالات درج ہیں۔ اس کے علاوہ میں نے واقعات بابری، اکبرنامہ ابوالفضل، طبقات اکبرشاہی، اقبال نامہ جہانگیری اور غیرت خان نقشبندی کی مآثر جہانگیری سے بھی استفادہ کیا ہے۔

محمط اہرآ شنا کی بیکتاب ایک مقدمہ ایک خاتمہ کے علاوہ تین حصول پر مشتمل ہے ہرایک حصہ میں دس دس سال کے واقعات کو بیان کیا گیا ہے۔ ہرسال کی نشاند ہی کرتے ہوئے مختلف عنوان کے تحت تفصیل درج ہے اور ہر حصہ کے اخیر میں زمانہ کے مشہور ومعروف شخصیتوں کا تعارف ضمیمہ کے طور پر شامل ہے۔ ترتیب اس طرح ہے:

🛣 مقدمہ: مقدمہ میں شاہجہاں کے جدامجدامیر تیمور گورگانی ہے لے کرشاہجہاں کے والد جہانگیر تیموری تک کی مخضر

دبيد اړيل تا جون ٢٠١٧ء

تاریخ اور شاہجہاں کے تولد (۱۰۰۰ھ) سے تخت شاہی پر جلوس (۱۰۳۷ھ) تک کے حالات تفصیل سے بیان کئے گئے ہیں۔ ہیں۔

خصہ اول: اس حصہ میں شاہجہاں کی حکومت کے اول دس سال یعنی ۲۳۰ اھسے ۲۳۰ اھے کے واقعات درج ہیں۔
 خصہ دوم: ۔ اس حصہ میں شاہجہانی دور کے دوسرے دس سال یعنی ۲۵۰ اھسے ۵۵۰ اھتک کے حالات کو بیان کیا گیا ہے۔
 گیا ہے۔

خصہ سوم: -اس حصہ میں تیسرے دس سال لینی ۵۵ • اھ سے ۲۷ • اھ تک کے واقعات شامل ہیں۔
 خاتمہ: - آشنا نے شاہجہانی دور میں ہندوستان کے مختلف صوبوں کی جغرافیائی حالت اور اس سے متعلق مفید معلومات کے علاوہ اس زمانہ کے مشاہیراور معروف شخصیتوں کا تفصیلی جائز ہ بھی خاتمہ میں پیش کیا ہے۔
 معلومات کے علاوہ اس زمانہ کے مشاہیراور معروف شخصیتوں کا تفصیلی جائز ہ بھی خاتمہ میں پیش کیا ہے۔
 معنوم کی تاریخی اہمیت: ۔

محمد طاہر آشنا کی ' وطخص شاہجہان نامہ'' ایک جامع ترین تاریخ ہے۔ جو زمانہ تھریہ سے ہی مرجع اور مآخذ کی حیثیت کی حامل رہی ہے۔ شاہجہاں کے دور حکومت (۲۲۰ اھ۔ ۲۸۸ اھ/۱۲۲۸ء ۔ ۱۲۵۸ء) کے تمیں سالہ حالات اور وقعات بجر آخری سال، جو کہ سال تحریہ سے ہی اس کتاب میں درج ہے۔ مواد اور مطالب کے لحاظ سے بھی اس کتاب کودیگر تمام تاریخی کتابوں پر فوقیت اور برتری حاصل ہے۔ مولف نے حصہ اول اور حصہ دوم میں گرچہ اختصار سے کام لیالیکن حصہ سوم میں انہوں نے بہت تفصیل سے تاریخی واقعات کو بیان کیا ہے بلکہ اپنے پیشر ومولفین کے فراہم کر دہ اطلاع پر ہی اکتفا نہ کرکے ذاتی مشاہدہ اور شخصی تجربہ سے بھی کام لیا ہے۔ اور چوں کہ مولف کتاب کی حیثیت شاہجاہی کے دربار میں کافی انہم ہے کلیدی عہدہ پر حکومت میں انہوں نے کام کیا ہے۔ اس لئے ''صاحب البیت یعرف مافی البیت'' کے مصداتی واقعہ کی صدافت کے امتراب کی ارزش کو دوبالا کر دیا ہے۔ شاہجہاں کے زمانہ میں ہندوستان اور اس کے مختلف صوبوں کا جو نقشہ تھا ساتھ کی مختلف صوبوں کا جو نقشہ تھا ساتھ ہی مختلف علاقوں کی آب و ہوا، موسم ، پہاڑ، قدرتی مناظر اور دیگر جغرافیائی معلومات کا اضافہ کہ کرکے مولف نے کتاب کی جام میں کہ بین کا مقبار سے بھی یہ کتاب گرافقد رتاریخی شاہکار ہے۔

مخص شاہجہاں نامہ کی عبارت سادہ، رواں، سلیس اور دل انگیز ہے۔ آشا نے بھی کتاب کے مقدمہ میں اس وضاحت کی ہے چوں کہ لا ہوری، قزوینی اور وارث کے بادشاہ نامہ کی عبارت مصنوع اور تکلف آمیز ہے اور اس قدر لفظی مازیگری ہے کام لیا گیا ہے کہ قاری کے لئے اصل تاریخ کو بھینا مشکل ہی نہیں بلکہ ناممکن سا لگنے لگا اس لئے ہم نے اہم تاریخی موادکو ہل اور آسان عبارت میں تحریر کے کتاب کی افادیت کو عام کردیا اور تاریخ کے جانبے والوں کو اصل حقیقت تک پہونچانا آسان ہوگیا۔ یہ کتاب ہو طرح کی انشاء پر دازی ، تعقید لفظی اور عبارت کی پرکاری سے پاک اور ہمل نگاری کا بہترین نمونہ ہے۔ تمام تاریخی مطالب اور اہم وقائع کو انہوں نے عام قاری کے لئے بھی آسان کر دیا ہے۔ اس طرح کتاب کی افادیت اپنے ہم عصر تمام کتابوں سے بڑھ گئی ہے۔

اس کتاب کے گی خطی نسخے دنیا کی مختلف کتب خانوں میں موجود ہیں۔ ۲۰۰۹ء میں مرکز تحقیقات فارسی، خانہ فرہنگ ایران نئی دہلی نے دکتر جمیل الرحمان کے تھیجے وتحشیہ کے ساتھ فخص شا جبہان نامہ کو چھا پا ہے۔ ڈاکٹر اصغرآ فتاب کے مطابق اس کتاب کا انگریزی ترجمہ ''سرگر دفلر'' نے کیا تھا جس کا خطی نسخہ برلش میوزیم لائبریری میں موجود ہے۔ چند سال قبل جناب بیمگی اور ضیاء الدین ڈیبائی نے بھی مل کرائی نسخہ کا انگریزی میں ترجمہ کیا ہے۔

#### مَاخذومنابع: ـ

- ا ۔ آرزوگوالباری،سراج الدین علی خان مجمع النفائس۔ کتابخانہ خدابخش۔ پیٹنہ
  - ۲ آزادبگرا می،میرغلامعلی مآثر الکرام له اور ۱۹۱۳ و
- ۷- آفتاب اصغر- تاریخ نولیی فارس در هندو یاک خانه فر هنگ ایران لا هور ۱۹۵۸ و
- ۵۔ خدابخش خان محبوب الالباب فی تعریف الکتب والکتاب کتا بخانہ خدابخش بیٹنہ۔۱۹۹۱ء
  - ۲۔ نعمانی ہمش العلهاء محرشبلی شعرالتجم ۔اعظم گڑھ۔19۵7ء

  - ۸ طاہرنصرآ بادی،میر زامجہ طاہر ۔ تذکرہ نصرآ بادی،تیران، ۱۳۱۷ش
  - 9 عاشقى مسين قلى خان عظيم آبادى \_نشرعشق \_اصغرحانفدا \_نشريات دانش \_ ١٩٨١ء
- - اا ـ عبدالحميدلا موري، ملا ـ يا دشاه نامه لهجيج كبيرالدين احمد وعبدالرحيم \_ كلكته ـ ١٨٦٨ ء
- ۱۲ کنبوه لا بوري مجمه صالح عمل صالح موسوم به ثنا جهان نامه، تصحيح دكتر وحيد قريشي مجلس ترقى ادب ـ لا بور ـ ۱۹۲۸ و .

\*\*

دبسيسو ايريل تا جون ١١٠٠ع

**طاهره وحیدعباسی (پروفیسر)** صدرشعبه فارسی ، برکت الله یو نیورشی ، بھویال

# عهداورنگزیب کی ایک علمی شخصیت: شاه عبدالرحیم د ہلوی

شہر دہلی اس بات پر جتنا بھی فخر کرے بجا ہے کہ یہاں عہد اسلامی کے آغاز سے اہل کمال کا مجمع رہا ہے۔ مفسرین،محدثین، شکلمین،فقہااور دیگر علوم اسلامیہ کے ماہرین کے علاوہ مشائخ اور مجازیب نے اس شہر کورونق بخشی ہے۔ اس مختصر تحریر میں اس شہر کی نامور شخصیت شاہ عبدالرحیم دہلوی کا تعرف کرایا جارہا ہے جنہوں نے بذات خوداوران کے بعد ان کی اولا دواحفاد نے علوم اسلامیہ کی گراں قدر خدمات انجام دیں۔

شاہ عبدالرحیم دہلوی ابن شیخ وجیہ الدین شہید کی ولادت دہلی میں ۱۰۵۴ھ (۱۲۳۳-۱۲۴۰ء(۱) میں ہوئی۔ان کے والداورنگ زیب کی فوج میں ملازم تھے(۲) ان کے تین فرزند ہوئے: ا۔ شیخ ابوالرضا محمر ۲۔ شیخ عبدالحکیم اور ۳۳۔ شاہ عبدالرحیم۔

عبدالرحيم ۔ شخ وجيدالدين کے بيٹوں ميں شاہ عبدالرحيم کی طبیعت عہد طفولیت سے دین کی طرف ماکل تھی انفاس العارفین کے مطابق:

''صغرتی ہی میں سر پر پگڑی باندھ کرسر بہذا نو بیٹھتا، وضومیں تمام اعضاء کو پور سے طور پر دھوتا اور وضو کی سنتوں کا اہتمام کرتا، میر سے ماموں شخ عبدائنی جوخو دصالح بزرگ تھے، دیکھ کرخوش ہوتے اور فرماتے کے اس کودیکھ کراطمینان ہوتا ہے کہ اسلاف کی بید دولت ہماری نسل میں باقی رہے گی۔اگر پوتوں کو ہملی تو کیا حرج ہے نواسے اس کے حامل ومحافظ ہوں گے۔''(۲۲)

شاہ صاحب نے ابتدائی کتابیں اپنے برادر بزرگ شخ ابوالرضا محمد (ما اور) سے پڑھیں اس کے بعداورنگ زیب کے استاد مرزاز اہد ہروی معروف بدمیرز اہد (مااااہ/ ۱۲۹۹ء) اور حضرت خواجہ باتی باللہ کے صاحب زادہ خواجہ عبداللہ معروف بہ خواجہ خورد کی شاگر داختیار کی ۔ شاہ صاحب کے اساتذہ ان کے ساتھ خصوصی معاملہ فرماتے تھے، ملفوظات عزیزی کی روایت ہے کہ ایک امیر میرز اہد سے شرح وقابہ پڑھتا تھا وہ اس وقت تک سبق نہیں پڑھاتے تھے جب مک دادا صاحب نہ آجاتے۔ پوری عبارت اس طرح ہے، ''امیر سے شرح وقابہ می خواند بے حضور جد بزرگوارسبق نمی فرمود نہ (۴))

ان کے دوسرے استاد حضرت خواجہ خورد چونکہ ان کے نانا شیخ رفیع الدین کے شاگر دیتے اور ان سے علمی اور روحانی دونوں طرح سے فیض یاب تھے اس لئے وہ بھی ان کے ساتھ شفقت واحتر ام سے پیش آتے تھے۔ ייייי ויעל זו פני אויז אייי וויעל דו פני אויז אייי

ظاہری تعلیم حاصل کرنے کے بعد سب سے پہلے حضرت خواجہ سیدعبداللہ معروف بہ خواجہ خوردا بن حضرت خواجہ باقی باللہ نقش بندی سے بیعت کی اور ان کے بعد حضرت خواجہ ابوالقاسم اکبرآ بادی (م۲۴۰اھ/۲۷سے ۱۶۷سے ۱۹۲۰ء) سے اجازت وخلافت حاصل کی ۔ان حضرات کے علاوہ آپ نے زمانہ کے مشاکح کرام اولیاء عظام اور مجازیب کی خدمت میں حاضر ہوتے رہتے تھے جس کی تفصیل حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے انفاس العارفین میں درج کی ہے (۵)۔

شاه عبدالرجيم صاحب توحيد وجودى كاذوق ركهته تصدشاه ولى الله صاحب كے مطابق:

''والدصاحب شیخ محی الدین ابن عربی کانام بڑی تعظیم سے لیتے تھے۔ فرماتے تھے، اگر میں چاہوں تو''فصوص الحکم'' کاممبر پر کھڑے ہوکر بیان کروں اوراس کے تمام مسائل کوآیات اورا حادیث کے ساتھ مبر بن کروں اوراس طرح بیان کروں کہ کسی کوشبہ خدر ہے لیکن اسی کے ساتھ وحدت الوجود کی صراحت کرنے سے احتر از کرتا ہوں کہ اس ذمانہ میں اکثر کے اس کو بھے نہیں سکیں گے اورا لحاد و زندقہ کے گڑھے میں گرجا ئیں گے (۲)''

شاہ عبدالرحیم دہلوی'' فتاوی عالمگیری'' کے مرتبین میں بھی شامل رہے(ک)۔جس کے نگرال اور صدر شخ نظام الدین برہان پوری تھے۔سلطان محی الدین اور نگ زیب عالمگیر نے اس اہم پروجیکٹ پراس وقت دولا کھروپیہ صرف کیا تھا۔ جو بلا مبالغہ اس وقت کے کروڑوں روپیہ سے کم نہ ہول گے۔شاہ عبدالرحیم دہلوی کی اس پروجیکٹ میں شمولیت اور علیحدگی کے سلسلہ میں انفاس العارفین کی روایت اس طرح ہے:

''اس زمانہ میں عالمگیر کواس کتاب کی ترتیب و تدوین کا بڑاا ہتمام تھا ملا نظام الدین (افسر سررشتہ تدوین) روزانہ بادشاہ کے سامنے ایک صفحہ پڑھا جوملا حامد کے سپر دتھاانہوں نے ایک ہی مسلمہ کے متعلق دو کتابوں کی دومتفرق عبارتوں کو جمع کر کے عبارت کو گنجلک کردیا تھا۔ (شاہ عبدالرحیم دہلوی جوان کے دوست بھی تھے) کی نظر جب اس مقام پر پڑی تواس کی تحقیق کی معلوم ہوا کہ دوکتا بوں کی مختلف المعنی عبارتیں جمع کر دی ہیں انہوں نے مسودہ کے حاشیہ پرعر بی میں بی عبارت لکھ دی کہ''من کم یتفقہ فی الدین قد خلط فیہ طذا غلط وصوا بہ کذا'' یعنی تقتہ فی الدین فد خلط فیہ طذا غلط وصوا بہ کذا'' یعنی تقتہ فی الدین فد خلط فیہ طذا غلط وصوا بہ کذا'' یعنی مقتہ فی الدین فد خلط فیہ طذا غلط وصوا بہ کذا'' یعنی مقتہ فی الدین فد جو کی وجہ سے کا تب سے خلط مجت ہوگیا ہے سے حکم یوں ہے۔''

ملانظام نے متن کی عبارت کے ساتھ شاہ عبدالرجیم کا حاشیہ بھی پڑھ دیا وہ توروانی میں پڑھتے گئے کیکن بادشاہ جو پوری توجہ سے سنتے چونک پڑے اور فر مایا ایس عبارت چیست؟ ملانظام گھبرائے کہ انہوں نے اس کامطالعہ نہیں کیا تھا۔ پھر سنجل کر بولے میں نے اس مقام کا مطالعہ نہیں کیا ہے کل تفصیل سے اس کا مطلب عرض کروں گا۔ گھر آئے تو ملا حامہ سے شکایت کی کہ میں نے بید صدتم ہمارے اعتماد پر چھوڑ دیا تھا تمہاری وجہ سے مجھے بادشاہ کے سامنے نفت اٹھانی پڑی۔ ملا حامہ نے اس وقت تو پھے نہیں کہا شاہ مصاحب نے کتابیں کھول کر ان کو دکھایا کہ عبارت میں خال اور انتشاہ پیدا ہو گیا ہے۔ اس سے بعض معاصرین اور رفقاء کو حسد پیدا ہوا اور شاہ صاحب کچھ عرصہا س کام میں شریک ہونے کے بعد اس سے علی دہ ہو گئے (۸)۔

شاہ عبدالرحیم دہلوی نے رشد و ہدایت کےعلاوہ تصنیف و تالیف کی طرف بھی توجہ دیان کی تصانیف میں متعدد

ابریل تا جون ۱۰۱۲ء

عربی کتابوں پرحواشی، شخ تاج سنبھلی کے عربی رسالہ کا فارسی ترجمہ، ملفوظات و مکتوبات کا مجموعہ ''انفاس رحیمیہ''اور نصوف میں ایک رسالہ بعنوان ارشادر جیمیہ شامل ہیں۔ان میں انفاس رحیمیہ کو بڑی شہرت حاصل ہوئی۔''انفاس رحیمیہ''ان کے بیٹے شاہ اہل اللہ نے ترتیب دیا جو مطبع احمدی دہلی میں زیور طبع سے آراستہ ہوا۔اس میں دیباچہ اور خاتمہ علاوہ ان کے مکتوبات ہیں دیباچہ میں مضامین تصوف واخلاق پائے جاتے ہیں اور خاتمہ میں ان کے ملفوظات ہیں جن کوشنخ محمد بدرالحق نے جمع کیا ہے۔

''انفاس رحیمی''سادگی اور پرکاری کی عمدہ مثال ہے۔تصوف سے متعلق امور کونہایت دکش عبارت اور عام فہم انداز میں بیان کیا گیا ہے۔ پیچیدگی اور پرتصنع پیرایہ بیان سے احتر از اور دیگر خصوصیات کی بناپران مکتوبات میں عجیب دل نشینی اور جاذبیت نظر آتی ہے بخوف طوالت چند حوالوں پراکتفا کی جاتی ہے۔

> ''اے برادر کارعاشق سوز دوام وسازتمام است وشیوهٔ معثوق کرشمہ و ناز است وطریقهٔ عاشق ہمہ عجز و نیاز (۹)''

> > تصوف کی بنیا دی تعلیمات کوختصر جملوں میں اس طرح بیان کیا ہے۔

''الوقت سیف قاطع بیل لا چارسعی تمام در حصول آگهی دوام باید کر د که سعادت درعبادت است وشقافت در فراغت (۱۰)''

مندرجه ذیل مکتوب حضرت خواجه عبدالله انصاری کااصلوب وانداز لئے ہوئے ہے۔

'' فکر در کاری کن که بجزحت کسی را بنده نشوی و کاری کن که فردا شرمنده نشوی، دنیاسهل است، غافل بودن از حق مطلق جهل امروز که دست چوگان است، گولی در میان است به تیزبیانی کے وقت بح ان رحمان است (۱۱) ''

شاہ صاحب کی تصانیف میں''ارشادر جمیہ، در طریق نقشبندیہ'' بھی اس سلسلہ عالیہ نقشبندیہ کا بنیادی عقائد اذ کاراور شجرہ کا بیان ہے۔

شاہ عبدالرجیم صاحب کے والد شخ وجیہ الدین جہاد بالسیف کرتے ہوئے میدان کار میں شہید ہوئے تھے لیکن شاہ عبدالرجیم نے جہاد بالسیف پر جہاد بالعلم کوتر جج دی کہ بیاس وقت میں امت مسلمہ کی ایک اہم ضرورت تھی۔ شاہ عبدالرجیم نے جہاد بالسیف پر جہاد بالعلم کوتر جج دی کہ بیاس وقت میں امت مسلمہ کی ایک اہم ضرورت تھی۔ شاہ صاحب نے آج سے تقریباً تین صدی قبل چھتہ شخ نرور میں ایک مدرسہ قائم کیا بیتاریخی مدرسہ ، مدرسہ دھیمیہ تھا اس مدرسہ میں شاہ میں ہندو ہیرون ہندسے لوگ حصول علم کہ شوق میں جوق در جوق آنے گے۔ مدرسہ سے فیض یاب ہوکر نکلنے والوں میں شاہ ولی اللہ ، شاہ اہل اللہ، شاہ مجمد عاشق چھتی ، فرزندان شاہ ولی اللہ نیز قاضی شاء اللہ یانی پتی ، اخون محمد سعیدا فغانی اور شاہ نور اللہ بڑھانوی جیسی کئی عظیم المرتبت شخصیات شامل ہیں۔ اس مدرسہ سے نکلنے والے بیشتر علماء وفضلاء نے انگریزی سامراجیت کے خلاف جم کر جنگ کی اور غیر ملکی حکومت کی جڑوں کوکاٹ کران کا خاتمہ کرنے میں اہم کر دارا دا کیا۔ مولا نا امدا دصابری در بلی کے قدیم مدارس اور مدرس' میں رقم طراز ہیں:

'' بیدرسه صرف درس گاه نهیس تھا بلکه برصغیر کی ایک انقلابی تحریک کا مرکزی ادارہ تھاجس نے پورے ہندوستان میں انگریزی سامراجیت کی جڑیں کمزور کرنے اوران کا خاتمہ کرنے کے لئے عملی اقدامات کے تھے(۱۲)'' عہد عالمگیری کے اس عظیم المرتبت صوفی ، بلند پایا عالم اور شہر دبلی کے با کمال فرزندنے 22 برس کی عمر پاکر چہار شنبہ اصفر ۱۳۱۱ ھے کواس عالم فافی سے دار بقا کارخ کیا (۱۳) ۔ ان کی ایک رباعی پراس گفتگو کا اختتام ہوتا ہے: گر تو راہ حق بخواہی اے پسر

کر تو راہ من بحواہی اے پیر خاطر کس راہ مرنجاں الحذر در طریقت رکن اعظم رحمت است این چنین فرمودہ آں خیر البشر

#### حواشي:

- (۱) شاہ عبدالرحیم دہلوی کا سال پیدائش بوجود تلاش کے نہیں مل سکالیکن چونکہ انہوں نے ۷۷ برس کی عمر پا کر ۱۳۱۱ھ میں انتقال کیا اس لئے من ولادت ۵۴۳ھ مونا جا ہے تفصیل کے لئے ملاحظہ ہوا نفاس العارفین صفحہ ۸۵۔
  - (۲) تاریخ دوعت وعزیمت از حضرت مولا ناابوالحسن ندوی جلد ۵ صفحه ۲۷
    - (۳) انفاس العارفين صفحه ۸۵
    - (۴) ملفوظات عزیزی ص فح۸۲
- (۵) تفصیل کے لئے رجوع کریں انفاس العارفین صفحہ۲۹-۲۹ بہ عنوان'' ذکر ملاقات حضرت ایثان با سائر اہل اللہ المجاذیب و
  - میزان''۔
  - (۲) مه حواله ټارنځ دغوت وعزیمت از حضرت مولا ناابوالحن ندوي،جلد ۵،صفحه ۸۸
    - (2) الثقافة الاسلامية في الهند حكيم سيرعبدالحي حشى صفحه الا
    - (۸) انفاس العارفين صفحه ۲۲ \_ دعوت وعزيميت جلد ۵ ، صفحه ۸۲ \_ ۸۵
      - (۹) انفاس دهمیه صفحه ۱۲
      - (۱۰) انفاس رحيميه صفحه ۱۲
      - (۱۱) انفاس رحيميه صفحه ۲۰
      - (۱۲) بحواله الواح السنادية تصنيف مولا ناعطاالرحمان قاسمي صفحه ۴۵
        - (۱۳) انفاس العارفين صفحه ۸۵

\*\*\*

ميراث خطي

رضوان الله آروی (ڈاکٹر) ڈی ایس جین کالج،آرہ، بہار

## حضرت تپال کا فارس قصیده'' مطلع الانوار '' تعارف وتجزیه اور کمل متن

تصوف ومعرفت اور فارس شاعری میں حضرت مجی السالکین مولانا شاہ محمد نورالحق تیاں (۱۵۱ھ۔
۱۲۳۳ھ) کی اہمیت اور قدر ومنزلت کا اندازہ اسی بات سے کیا جا سکتا ہے کہ آپ حضرت تاج العارفین پیر مجیب اللہ
قادری قدس سرہ[۱] (۱۹۸ھ۔ ۱۹۱۱ھ) جیسے ولی اللہ اور عظیم المرتبت صوفی کے پوتے اور حضرت ابوالحن فرد [۲] (
۱۹۱۱ھ۔ ۱۲۲۵ھ) جیسے قادر الکلام شاعر کے کہ اہل ایران بھی جن کی شاعری کے معترف تھے۔ کے استاد گرامی
تھے۔صاحب '' تذکرۃ الصّالحین '' کا بیان ہے کہ۔۔۔'' اس فن (فارسی شاعری) میں آپ (حضرت نورالحق تیال
کے معتمد دشا گرد تھے جن میں حضرت شاہ ابولھن فردقد س سرہ صاحب '' دیوان فرد '' سب سے زیادہ ممتاز گذر ہے۔۔'' رص ۱۳۹)

آپ کا نام محمد نورالحق اور تپان تخلص تھا۔ آپ کی ولادت باسعادت جمادی الثانی ہے البیر میں ہوئی۔ آپ کے والدگرا می حضرت شاہ احمد عبد الحق ابدال قدس سرہ [۳] ( ۱۳۳۱ھ۔ ۱۹۹۹ھ ) حضرت تاج العارفین پیر مجیب کے بڑے صاحبزادے تھے۔ حضرت تپاں کی تعلیم و تربیت جد برز گوار حضرت پیر مجیب اور والدگرا می حضرت شاہ احمد عبد الحق ابدال سے ہوئی۔ بعدازاں حضرت تپاں نے اپنے پھو پھا حضرت ملاہ حیدالحق ابدال آئے اپنے اس تلمیذ عزیز کو، اپنے ہی ایک البال سے ہوئی۔ بعدازاں حضرت تپاں نے اپنے کہ حضرت ملاہ حیدالحق ابدال آئے اپنے اس تلمیذ عزیز کو، اپنے ہی ایک شعر میں ۔ پیک دل، پاک ذات، پاک نہاد و جیسے القاب سے نوازا ہے۔ سے اابھے میں ، رمضان کے مقدس مہینے میں ، حضرت تپاں نے اپنے جد گرا می حضرت تاج العارفین پیر مجیب کے دست حق پر ست پر ،سلسلہ قادر بید مجاد ہیں بیعت کی حضرت تپاں ،سلسلہ قادر بید کی دور اوراجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ جس سال یعنی سے کا اوراجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ جس سال یعنی سے کا اوراجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ جس سال یعنی سے کا اوراجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ جس سال یعنی سے کا اوراجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ جس سال یعنی سے کو جس سے کا اوراجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ جس سال یعنی سے کو جس سے کا ہوئے ہیں موجوب رب العالمین خواجہ مجاد سے پر بھایا اور خافقاہ قلندری کو آباد فرما یا۔ حضرت تاج العارفین کی تابی کو مناد سے پر بھایا اور خافقاہ قلندری کو آباد فرما یا۔ حضرت تابی الکی تعریب کو مناد سے پر بھطعه تاری خطم کیا تھا۔

دبيد ايريل تا جون ١١٠١ع

پاک دل پاک ذات پاک نهاد سر سجّادهٔ جناب عماد خانقاه قلندری آباد آنعزیز زمانهٔ نورالحق حدّ وہم پیراونشانیدش سنداش زیں دعا بجو کداز و

بعدازاں حضرت تاج العارفین نے شاہ غلام نقشبند سجّادگی دختر لیعنی اپنی نواسی بی بی واجدہ سے حضرت تیاں کا نکاح فرمایا۔ حضرت تیاں کو اللہ نے فرزند سے نوازا جن کا اسم گرامی شاہ ظہور الحق ظہور [2] (۱۲۳۵ھ۔ ۱۲۳۴ھ) تھا۔ وہی آپ کے جانشین ہوئے اور حضرت تیاں نے اپنی حیات ہی میں اپنے فرزند وار جمند کوتمام سلاسل کی اجازت وخلافت سے سرفراز فرما کر سجّادگی پر بٹھایا اور خود گوشہ نشیں ہوگئے۔ چار شعبان ۱۲۳۳ھ میں حضرت تیاں کا وصال ہوا اور بچلواری شریف میں حضرت میں حضرت میں مدفون ہوئے۔ آپ شریف میں حضرت مخدوم شاہ بر ہان الدین لعل میاں قدس سرہ [۸] (وفات ۱۰۵ھ) کے پہلومیں مدفون ہوئے۔ آپ کے فرزند وجانشین حضرت شاہ ظہور الحق ظہور نے اس شعر سے آپ کی تاریخ وفات نکالی تھی:۔

ظهور تري گفت سال و فاتت گذشته زجان نز د جانان رسيدي

حضرت تیآن، بیاور بات ہے کہ بحثیت شاعر زیادہ مشہور ومقبول ہوئے۔ لیکن حقیقت بیہ ہے کہ نثر میں ان کی فاری کتاب '' انوارالظریقہ '' ان کی شاہ کارتصنیف ہے جس میں انہوں نے اپنے جدّ امجد کے حوالے سے اپنے فاری کتاب کنا اندازہ اس بات سے بھی کیا جاسکتا ہے کہ پھلواری کے ممتاز تذکرہ نولیں اسلاف کا تذکرہ لکھا ہے۔ اس کتاب کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے بھی کیا جاسکتا ہے کہ پھلواری ممتاز تذکرہ نولیں حکیم شاہ شعیب صاحب پھلوار دی سمیت، خانوادہ مجیئی کے تمام تذکرہ نگاروں کے لئے یہی کتاب بنیادی ما خذو حوالدر ہی ہے۔ اس کتاب کا دوسراامیاز بیہ ہے کہ اس میں پہلی بار حضرت امیر عطاء اللہ جعفری زینبی قدس سرہ [9] (وفات ۱۹۳۴ھ ) کے حالات درج ہوئے ہیں۔ چنانچ اس کی اسی اہمیت وافادیت اور قدرہ قیمت کے سبب، حضرت فیاض المسلمین شاہ بدر الدین قدس سرہ [10] (۱۲۲۸ھ – ۱۳۲۳ھ) نے اپنے دست خاص سے حضرت امیر عطاء اللہ آئے احوال کو اس کتاب منظوطہ کی شکل میں، خدا بخش لا بحر بری میں محفوظ ہے۔ سے نقل کیا ہے جو ''احوال امیر عطاء اللہ'' کے نام سے الگ سے ایک مخطوطہ کی شکل میں، خدا بخش لا بحر بری میں محفوظ ہے۔ حضرت تیاں کوشعر وخن کا ذوق فطری تھا اور ان کے اس فطری استعداد کو ان کے ضرمحترم، حضرت شاہ

همت نخور دنیشتر لا وقعم را

ا قبال كرم ميگز دار باب تهم را

دبيد اړيل تا جون ٢٠١٧ء

اس زمین میں حضرت تپال نے اپنے ایک قصید کا آغازاس مطلع سے کیا ہے: ۔
دریادرخ خوب تو بگرفتہ قلم را
دریادرخ خوب تو بگرفتہ قلم را
بہاننگ کہ حضرت تپال کا جوتصیدہ '' مطلع الانوار '' ہماری گفتگو کا موضوع ہے اور جواس مطلع سے شروع ہوتا ہے: ۔
مراکہ پا مگذارم درون ﷺ حصار زشکوہ فلک واختر وزمانہ چہکار

ر سینتی است مقبق قصید ہے کی زمین میں ہے جومولائے کا نئات حضرت علیؓ کی مدح میں ہے اور جس کا سیاست میں ہے اور جس کا

آغازاس مطلع ہے ہوتا ہے: \_

جهال بگشتم ودر دابه هیچ شهرودیار نیافتم که فروشند بخت در بازار تا در سال می از این می از این از این از این از این از این از از این از این از این از این از این از این از از ا

حضرت تپاں کے اس قصیدہ '' مطلع الانوار '' کا ایک خوبصورت قلمی نسخہ، خدا بخش لا بسریری میں محفوظ ہے جو ۸؍ اوراق پر شمتل ہے۔ ( H.L. 1949 )

خط تعلق میں اس مخطوط کی کتابت ۱۹ میں ہوئی ہے۔ البتہ مخطوط میں بیا طلاع نہیں دی گئی ہے کہ اس نسخہ کی کتابت کہاں ہوئی اور کا تب کون ہے ۔ خدا بخش لا بحریری کے توضیح فہرست نگار (Cataloguer کتابت کہاں ہوئی اور کا تب کون ہے ۔ خدا بخش لا بحریری کے توضیح فہرست نگار کر سکے (Cataloguer بخش مولوی عبد المقدر بھی اس مخطوطہ کے بارے کوئی زیادہ معلومات فراہم نہیں کر سکے ہیں۔ یہائتک کہ انہیں یقینی طور اس بات کا بھی علم نہیں کہ شاہ نعمت اللہ قادر کی گون شخصیت ہیں جن کی مدح میں بیقصیدہ کہا گیا ہے۔ انہوں نے قیاساً لکھا ہے کہ یہ بات مشکوک گئی ہے کہ وہ شخ نعمت اللہ سرھندی قادر کی آسا] (وفات کا ۱۰ اھی ہونگے جو حضرت میاں میر لا ہوری آسا] (عموری ۱۳ ایا (عموری عبد المقدر کے کہاز وخلیفہ تھے۔ خان بہادر مولوی عبد المقدر کے الفاظ یہ ہیں :۔

It is doubtful whether Shah Nimatullah Qadri, in الفاظ یہ ہیں :۔

Whose praise the Qasida is written, is identical with Shykh Nimatullah Sirhindi Qadri, who was a Khalifa of Miyanmir Lahori."

( Descriptive Catalogue of Persian manuscripts.vol.31.Page 208.)

مولوی عبدالمقتدر کو بیاشتباه ،حضرت نورالحق تیآن کے خاندانی پس منظر سے ناواقفیت کی بناپر ہوا ہے ، غالبًا۔
جبکہ حقیقت بیہ ہے کہ حضرت تیآن کا بیقصیدہ''مطلع الانوار'' حضرت شیخ العالمین شاہ نعمت اللہ قادریؒ [1۵] (۱۲۰اھ۔

۔ ۱۲۴۷ھ) کی مدح میں ہے جو حضرت تاج العارفین کے فرزندار جمنداور حضرت نورالحق تیاں کے بچاتھے مخطوطہ میں اس کے کی داخلی شواہد موجود ہیں۔مثلاً تمہید قصیدہ کے ایک شعر میں،حضرت تیاں نے اپنے ممدوح کو '' عم عنحوار'' سے

مخاطب کیاہے:۔

. آيم به جناب عم عنمخوار از نالهٔ دل بگويم اسرار

اسی طرح قصیدے کے ایک دوسرے شعر میں ممدوح کی طرف اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے۔'' لیعنی شاہ نعمت ا للّٰد قادری مد ظلہ العالی۔'' لفظ'' مد ظلہ العالی'' سے واضح ہے کہ قصیدہ نگار کے ممدوح ان کے دور میں موجود تھے۔اور دبسيد اپريل تا جون الاناية

تیسری سب سے اہم بات مید کہ اس قصید ہے کا عنوان '' مطلع الانوار '' انہوں نے اس قصیدہ کے ایک ایسے شعر سے منتخب کیا ہے جس میں حضرت تاج العارفین ؓ کے روئے انور کو ''مطلع انوار'' سے تشبید دی گئی ہے: \_ تو آن مار کہ بیک آہ جانگداز کسے بروں زمجلس شخ الزماں شدی بفرار کے اتو بودہ ای ست بی درین حالت کے روئی شخ زماں بود مطلع انوار

مخطوطہ میں،اس شعر کے حاشیہ میں بیصراحت کی گئی ہے کہ شیخ زماں سے مراد،حضرت تاج العارفین کی ذات اقدس ہے۔ واضح رہے کہ حضرت مولا ناسید وارث رسولنما بناری الآتا (وفات ۱۲۱اھ) نے حضرت تاج العارفین کو مسند شیخ الزمانی پرفائز ہونے کی بشارت دی تھی۔

قصیدہ ''مطلع الانوار'' سرمطلع مخاتمہ اور دعاء پر مشتمل ہے۔ یہ قصیدہ علوم قرآن وحدیث کے ساتھ عرفان و تصوف پر بھی ، حضرت تیا سے کے قدرت و نفوذ کا پیۃ دیتا ہے۔ قدرت کلام اور زبان و بیان کی پختگی کی الیم مثال ان کے خانوادے میں کم دیکھنے کو ملتی ہے۔ فتی لحاظ سے اس قصیدہ کی سلاست وروانی کے معترف اہل زبان بھی ہیں شیریں بیانی کے ساتھ شیوا زبانی ، حضرت تیاں کے اس قصیدہ کا طرقہ امتیاز ہے اور شایداسی وصف وامتیاز کے سبب ان کے معاصرین میں ان کے خلاف رشک و حسد کا جذبہ پیدا ہو گیا تھا، جن کی طرف تیاں نے اپنے ایک دوسرے قصیدہ میں اشارہ بھی کیا ہے: ے

رشک آیدوخوں از دل حاسد بچکاند شرحی دہم از نصل و کمال اب و عمر ا حضرت تیاں کواپنے ممدوح سے قلبی عقیدت و محبت تھی ۔ یہی وجہ کہان کے نصل و کمال کے ساتھ ان کے دیگر اوصاف معنوی کو بھی تیاں نے عرفی کی طرح مواثر اور دلیذیر سبک و انداز میں بیان کیا ہے اور اس سلسلے میں انہوں نے عربی الفاظ و اصطلاحات سے بھی خوب استفادہ کیا ہے جس سے قصیدہ میں وقار پیدا ہوا ہے اور اثر کی شدّت میں بھی

افسوس ہے کہ یقصیدہ ابنک تفنہ طبع ہے۔ اس کے نظمی نسخے مختلف کتب خانوں میں محفوظ ہیں۔ اس خیال سے کہ تاریخی و تہذیبی اہمیت کا حامل یہ قصیدہ اہل علم وادب کے سامنے آجائے، میں نے اس کا مکمل متن نقل کیا ہے جو ہدیہ ا قار مکین ہے۔ میرااساسی نسخہ خدا بخش لا بھریری میں محفوظ قصیدہ '' مطلع الانوار '' کا مخطوطہ ہے۔ واضح رہے کہ یہ قصیدہ مکمل صورت میں پہلی بار منظر عام پر آرہا ہے۔

### حواشی:۔

ا۔ حضرت تاج العارفین پیرمجیب اللہ قادری قدس سرہ ، حضرت مولانا شاہ ظہور اللّه ی فرزند ارجمند ہیں۔ آپ کی ولادت با سعادت ۸ واجھ میں ہوئی۔ آپ کی قلندر اُور حضرت مولانا سید ۸ واجھ میں ہوئی۔ آپ کی قلندر اُور حضرت مولانا سید وارث رسولنما بناری جیسے اولیاء اللہ کے زیرسا یہ ہوئی۔ حضرت خواجہ مجاد اللہ بن قلندر کے دست مبارک پرسلسلہ قادر بید ہیں بیعت کی اور تمام سلاسل کی اجازت سے سرفراز ہوئے۔ بعدازاں ، حضرت مولانا رسولنما نے بھی آپ کوخرقہ پہنا کرتح بری اجازت نام عطافر مایا۔ آپ کے عہد یاک میں خانقاہ مجیبیکونہا ہیت عروج حاصل ہوا۔ اوالھ میں آپ کا وصال ہوا۔ باغ نجیبی میں آپ کا مزار پُر انوار مرجع خلائق ہے۔

۲۔ حضرت ابوالحسن فردابن حضرت شخ العالمین شاہ فعمت اللہ قادر کی گی ولادت باسعادت اوالہ میں ہوئی۔ ظاہری تعلیم وتربیت کے بعد آپ تا دہ مجیبیہ پر نے الدگرا می کے دست حق پرست پر بیعت کی اور اجازت وخلافت سے سرفراز ہوئے۔ والدگرا می کے دصال کے بعد آپ تا دہ مجیبیہ پر فائز ہوئے۔ حضرت فردفاری کے قادر الکلام شاعر ہیں۔ آپ کا فاری کلام دوجلدوں میں طبع ہو کر منظر عام پر آچکا ہے۔ ۵ کر ۱۲ ہے میں آپ کا وصال ہوا اور باغ کھیمی میں مدفون ہوئے۔

س۔ حضرت تاج العارفین ؒ کے بڑے صاحبز ادے تھے۔تعلیم وتربیت اپنے والد ما جدسے حاصل کی اور آپ ہی کے دست مبارک پر بیعت کر کے اجازت وخلافت سے سرفراز ہوئے۔ بعد از ان ، رشد و ہدایت کی غرض سے آپ مرشد آباد ( بنگال) تشریف لے گئے۔ <u>1911 ج</u>یس مرشد آباد میں ہی آپ کی وفات ہوئی اور اس شہر کو آپ کی آخری آرام گاہ ہونے کا شرف حاصل ہوا۔

۳۔ حضرت ملاوحیدالحق ابدال قدس سرہ ابن حضرت ملاو جیہالحق محدث بھلواروگ<sup>3</sup> ۱۳۳<u>۱ جی</u>یں بیدا ہوئے۔ درس و قدریس میں آپ کو کمال حاصل تھا۔ بے شارطالبین نے آپ سے استفادہ کیا اور مرتبا کمال کو پہنچے۔ آپ ریختہ میں نعتیہ شعر بھی کہتے تھے۔ و<mark>ی اج</mark>ے میں آپ کا وصال ہوا اور باغ کمیں کھلواری شریف میں آسودہ ہوئے۔

۵۔ حضرت منتمس العارفین شاہ غلام نقشبند تا وادری مجلواروی قدس سرہ (۱۱۱۱ه۔ ۱۳ اله و احضرت خواجه بما دالدین قلندر قدس سرہ کے فرزند اور حضرت تاج العارفین گے داماد تھے۔ جبکہ حضرت تیال خودشاہ غلام نقشبند تباد گے نویش تھے۔ آپ کی تعلیم و تربیت حضرت خواجہ بما دالدین قلندر اور حضرت تاج العارفین گیسے صوفیاء کے سایہ عاطفت میں ہوئی۔ ۱۳ اله یمن جب آپ کے والد حضرت خواجہ قلندر کا وصال ہوا ، اسوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ پر بٹھایا۔ آپ کا وصال سوقت آپ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کمادیہ کمادیہ کو تبادہ کا کہ کو تبلیر کر کو تبادہ کا کہ کو تبادہ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کا کو تبادہ کا کہ کو تبادہ کو تبادہ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کیا کہ کو تبادہ کو تبادہ کی تبادہ کی بیعت کیر آپ کو تبادہ کیا کہ کو تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کو تبادہ کو تبادہ کی تباد کا کو تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کیا کہ کو تباد کر تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کو تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کیا کہ کو تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کی تبادہ کو تبادہ کی تبادہ کو تبادہ کی تبادہ کی

۲۔ حضرت خواجہ نما دالد بن قلندر قدس سرہ (۲۵ اھے۔۱۲۳ھ) ابن حضرت شاہ بر ہان الد بن لعل میاں قدس سرہ نے حصول علم کے لئے دبلی اور لا ہور کا سفر کیا۔ بعد از ال سادھورہ کینچے جہال حضرت شیر قلندر محمد فاضل سادھوری قدس سرہ کے دست مبارک پر بیعت کر کے اجازت و خلافت سے سرفر از ہوئے۔ ۹۵ سرسال کی عمر میں ۱۲۳ ایھی میں آپ کا دصال ہوا اور اینے دالدگرامی قدس سرہ کے قریب مدفون ہوئے۔

2۔ شاہ ظہورالحق ظہورالہ الھے۔ ۱۲۳۷ء کے حضرت تیاں کے فرزند تھے اور بعد میں آپ کے جائشین بھی ہوئے۔ علوم ظاہری کی تخصیل حضرت تاجی العارفین اور اپنے والد ماجد حضرت نور الحق تیاں سے کی۔ پھلواری شریف کے بزرگوں میں آپ کثیر النّصانیف بزرگ ہوئے ہیں۔ '' تذکرۃ الصّالحین '' کے مصنف مولوی حسیب اللّه عظیم آبادی نے آپ کی تصانیف کی تعداد سوتک بتائی ہے، جس میں عربی، فارسی اور دوکی کتابیں شامل ہیں۔ علوم ظاہری کی تحکیل کے بعد آپ نے والد حضرت نور الحق تیاں کے ہاتھ پر بیعت کی جو بعد میں کنارہ کش ہو گئے اور حضرت ظہور کو بیادہ عماد میں بر بھایا۔ اس طرح سیّا دہ مماد میہ پر آپ تیسرے جائشین ہوئے۔ حضرت ظہور ہی کے دور میں خانقاہ مماد میہ سے بیٹ میٹ سودہ ہوئے۔ پر بیعت کی جو بعد میں کنارہ کو پولواری شریف میں بیٹ میٹ سودہ ہوئے۔

۸۔ مخدوم بربان الدین، جوعرف عام میں تعلق میاں ہے مشہور تھے، حضرت بایز ید جعفری زینبی کھاوارو کی کے فرزنداور ملافتے الدین جعفری زینبی کھاوارو کی کے فرزنداور ملافتے الدین جعفری زینبی کے بھائی تھے۔ حضرت مخدوم جنید ثاثی جیسے بزرگ ہے آپ کوارادت وخلافت حاصل تھی۔ حضرت خواجہ محاوالدین قلندر اور حضرت مولانا شاہ ابوتراب آپ کے فرزندان گرامی تھے۔ معول ہے میں آپ کی وفات ہوئی اور پھلواری شریف میں مدفون ہوئے۔

9۔ حضرت امیر عطاء اللہ جعفری زینبی ، حضرت شاہ سعد اللہ جعفری زینبی کے فرزندار جمند تھے۔ کچھالیے عالات پیش آئے کہ آپ اپ والد ماجد کے ساتھ بھلواری شریف لائے جہاں کچھ دنوں بعد آپ کے والد گرامی کی شہادت کا واقعہ پیش آیا۔ اس کے بعد آپ سہرام تشریف لے گئے جہاں شیر شاہ بادشاہ سے آپ کی ملاقات ہوئی اور اس نے آپ کو منصب وزارت پر فائز کردیا۔ پھراس کے بیٹے سلیم شاہ نے بھی آپ کو وزارت پر برقر اررکھا۔ گر کچھ مے بعد بیالمناک واقعہ پیش آیا کہ آپ کے فرزند محمد مظفر اچا تک رحلت کر گئے۔ اس کے بعد آپ دنیا سے کنارہ کش ہوگے۔ ممالا ہوا۔ سے کنارہ کش ہوگے۔ ممالا ہوا۔

دبسيد ايريل تا جون ١١٠٠٠ع

•۱- حضرت فیاض المسلمین شاہ بدرالدین قدس سرہ ابن مولا نا شاہ شرف الدین قدس سرہ ، حضرت شاہ علی حبیب نقر قدس سرہ کے مرید و خلیفہ تھے۔ آپ کی ولادت باسعادت ۱۸ ۲۱ھ میں ہوئی۔ علم عروض اور فن شاعری میں آپ کو حضرت شاہ وضی (جوخود بھی صاحب دیوان شاعر تھے) سے تلمذ تھا۔ آپ کے والدگرامی کی وفات کے بعد حضرت نقر نے ہی آپ کو تظادہ جند میر برشایا۔ ۹ سام میں آپ کو حضرت نقر کا جانشین منتخب کیا گیااور آپ نے تظادہ مجیمیہ کوزینت بخش ۔ بہار میں جب امارت شرعیہ کا قیام کمل میں آیا تو آپ ہی کو امیر شریعت اوّل منتخب کیا گیا۔ آپ کی وفات ۵ کے رسال کی عمر میں ۱۳۲۳ھ میں ہوئی اور آپ اپنے شخ طریقت حضرت نقر کے قریب مدفون ہوئے۔ آپ کا فاری کلام میں آپ کے فام سے شائع ہو چکا ہے۔

اا۔ شیخ علی حزیں کے حالات دیگر تذکروں کے علاوہ خوداس کی کتاب '' تاریخ حزیں '' میں ملتے ہیں، جس میں اس نے خود کو محم علی فرزندا بی طالب تھا۔ حزیں نے اپنے وقت کے معروف علاء ومشائ جن میں شخ خلیل اللہ طالقانی اور شخ بہاءالدین گیلانی شامل ہیں۔ سے علم حاصل کیا۔ حزیں ایک قادرالکلام اور پُر گوشاعرتھا۔ اس کا فاری کلام چارد یوان پر خلیل اللہ طالقانی اور شخ بہاءالدین گیلانی شامل ہیں۔ سے علم حاصل کیا۔ حزیں ایک قادرالکلام اور پُر گوشاعرتھا۔ اس کا فوق اس کا محمول کے مشتمل ہے۔ اور خورجزیں کے بقول اس کا چوتھا دیوان ۱۹۵۱ھ میں ہندوستان میں پایا بھیل کو پہنچا تھا۔ اصفہان پر محمودا فغان کے حملوں کے بعد کچھا لیسے حالات پیش آئے کہ حزیں کو وہاں سے ہجرت کر نے پر مجبور ہونا پڑا اور عراق و تجازیمن اور بحرین کر اس نے کھانو کے راستے بنارس کا رخ کیا۔ بیشہراس کو ہندوستان وار دہوا۔ پہلے اس نے ام ہیں سکونت اختیار کر لی۔ ای شہر میں اس نے آخری سائس لی اور یہی شہر آئی اس کی آخری آرامگاہ ہے۔ حزیں کا مشعر بہتے مشہور ہوانی ہ

## هربر ہمن پسر مجھن ورام است اینجا

ازبنارس نروم معبدعا م است اينجا

جزیں کی وفات الاااچ**می**ں ہوئی۔

11۔ صفوی دور کے معروف ثناعر، جمال الدین مجموع تی کو ہندوستان میں زیادہ شہرت ملی۔ حالانکہ اس کی پیدایش شیراز میں ہوئی تھی اوروہیں اس نے تعلیم بھی حاصل کی۔ بعد میں اس نے ہندوستان کارخ کیا اورا کبر کے دربار تک رسائی حاصل کی ۔عرقی کی شہرت ایک قصیدہ نگار شاعر کی حثیبت سے ہے۔عرقی کی وفات عالم شیاب میں صرف ۳۱ سرسال کی عمر میں ہوگئی۔

۱۳ حضرت شخ نعمت اللدسر ہندی قادری ، حضرت شخ میاں میر لاہوری کے بزرگ ترین خلفاء میں تھے۔حضرت میاں میر آیک بارلاہور سے سے سر ہند تشریف لے گئے اور وہاں سخت بہار پڑ گئے۔اس وقت حضرت شخ نعمت اللہ سر ہندی قادری نے آپ کی بہت خدمت کی جس سے خوش ہوکر آپ نے نہصرف انہیں بیعت سے سرفراز فرمایا بلکہ ایک ہفتہ کی قبل مدّت میں انہیں درجہا کمال تک پہنچا دیا۔ آپ کی وفات جہا نگیر کے عہد میں کے عہد میں کا واواج میں ہوئی۔

۱۱۰ حضرت میاں میر لا ہوریؓ کے حالات کے لئے دیگر کتا ہوں کے ساتھ خاص طور پر داراشکوہ کی کتاب '' سکیۃ الاولیاء '' سے رجوع کرنا چاہئے جس میں اس نے نہایت عقیدت واحترام کے ساتھ حضرت میاں میرؓ کے حالات درج کئے ہیں جوسو (۱۰۰) صفحات سے بھی زرادہ پر مشتمل ہے۔ آپ کا نام شخ محمد میر تھا اور میاں میر عرفیت ۔ والد کا نام قاضی سائیں دئے بن قاضی قلندرتھا۔ بر 18 ھے میں شہر سیوستان میں عالم وجود میں آئے۔ وہیں علوم متداولہ سے فراغت کے بعد حضرت شخ خضر سیوستانی کے حلقہ ارادت میں داخل ہوگئے۔ بعد از ان آپ لا ہور تشریف لائے جہاں آپ کو بہت مقبولیت حاصل ہوئی۔ بہیں شانجہاں بادشاہ نے دوبار آپ کی خدمت میں حاضری دی اور دونوں ملا قات میں داراشکوہ بھی موجود تھا، جس کا چشم دیدا حوال اس نے قامیند کیا ہے۔ شابجہاں سے پہلے جہا نگیر سے بھی آپ کی ملاقات ہوئی تھی جس کا ذکر اس نے اپنی توزک میں کیا ہے۔ ہو بھی آپ کی ملاقات ہوئی تھی جس کا ذکر سے دور میں مرجع خلائق ہے۔

1۵۔ حضرت مخدوم شاہ نعمت اللہ قادری بن حضرت تاج العارفین ؓ کی ولادت باسعادت ۱۲۰ بیل ہوئی۔ ابتدائی تعلیم کے بعد حضرت تاج العارفین ؓ کے العارفین ؓ کے العارفین ؓ کے سیر دکردیا۔ کے البھ میں صرف سترہ سال کی عمر میں آپ نے حضرت تاج العارفین ؓ کے

وست مبارک پر بیعت کی ۔ والدگرامی کی وفات کے بعد آپ ہی ان کے جانشین ہوئے ۔ فاری کے معروف شاعر حضرت ابوالحن فرّد آپ ہی کے فرزندا کبر تھے۔ اور معروف تذکرہ نگار صاحب '' تذکرۃ الکرام '' مولانا شاہ محمد ابوالحیات بجّز آپ کے چوتھے فرزند تھے۔ ۸۸رسال کی عمر میں آپ کا وصال ہوا اور باغ محیمی میں مدفون ہوئے۔

۱۷۔ حضرت تاج العارفین ؓ نے سات سال بنارس میں رہکر حضرت مولا نارسولئماً سے استفادہ کیا اور علوم شریعت وطریقت کی تکمیل کی۔مولا نا رسولئماً کا وصال ۱<u>۷۱ سے</u> میں ہوا۔ بنارس میں آپ کا مزار مبارک مرجع خلائق ہے۔ ہرسال رہنج الثانی میں خانقاہ مجیبیہ کے زیرا نظام آپ کے روضہ مقدس پر سدروزہ عرس کا اہتمام ہوتا ہے جس میں کثیر تعداد میں لوگ حاضر ہوتے ہیں اور فیض حاصل کرتے ہیں۔

#### كتابات

۔ ا۔ آ ثارت بھلواری شریف موسوم براعیان وطن مولا ناحکیم سیدشاہ محمد شعیب صاحب نیّر بھلواروی۔ دارالاشاعت خانقاہ مجیبیہ، بھلواری شریف۔

- ۲- سیرت پیرمجیب ٔ بلال احمد قادری بهلواروی \_ دارالا شاعت ، خانقاه مجیبه بهلواری شریف ، پینه ۲۰۰۵ ء
- ۳ سجّا ده نشینان بیمار (مشائخ سخن پرداز) سید محمد طلحه رضوی برق مرکز تحقیقات فارس مرایز نی فرهنگی جمهور کی اسلامی ایران مربلی نو ۱۰۵۶ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲۰۱۵ ۲
  - ۳- خزیمنة الاصفیاء ۔مفتی غلام سرورلا ہوری ۔مترجمین ۔مفتی محود عالم ہاشی وعلامہ اقبال احمد فاروقی ۔مکتبہ جدید پریریس،لا ہور ۔۱۴۷۰ء
    - ۵ تذكرة الكرام مولاناشاه ابوالحات قدس سره مطبع انوارمجدى
    - ۲\_ سكينة الاولياء \_محمد داراشكوه \_ بكوشش دكتر تاراً چندوسيدمحد رضا حلالي \_موسسه مطبوعاتي علمي \_
  - ۸۔ تذکرہ اولیائے پاک وہندموسوم برخخالۂ تصوف۔ ڈاکٹر ظہورالحن شارب۔ ناشر، پروگریسیوبکس،ار دوبازار، لاہور۔ اکتوبر 1999ء
    - 9- قندیاری ویژه نامیزین و بنارس شاره ۴۷-۴۵ مرکز تحقیقات فارسی، رایزنی فرهنگی جمهوری اسلامی ایران، دبلی نو-

10- Descriptive Catalogue of Persian manuscripts.vol.31 Compiled by Maulvi Abdul Muqtadir.

(Khan Bahadur ) Khuda Bakhsh Oriental Public Library.Patna. 1977 ( second edition ).

بسيد

## فاری قصیده '' مطلع الانوار '' کامکمل متن تهبید قصیده مطلع الانوار که مخزن تمامی اسراراست

نه بلکه تمام حال آمد
صد حپاک زنم به جامه از شوق
گرنگ کنم رخ مجل را
از ناله دل بگویم اسرار
گویم غم خویش را تمامش
نه نه جمه نور در دل آمد
راه مخن دگر به بستم
هم گریه بحال خویش دارم

روزی بدلم خیال آمد
کی سر قلنم عمامه از شوق
آرم بدو دیده خون دل را
آیم به جناب عم عنخوار
در ضمن مدائح کرامش
زین خطره سرور در دل آمد
در طرح قصیده چست جستم
افگنده سری به پیش دارم

قصيده مطلع الانواراز نائره طيان بي اختيار

زشکوه فلک و اخر وزمانه چه کار

نه قطر و محور او بهر دوش من زیار

که تا به شکوهٔ او درمیال نهم گفتار

نظر به بچ نیارم چه ثابت و سیّار

بروشنائی طبعم خور است بی مقدار

نه بهر شکل عروشم نه بهر شکل جمار

نه در حساب کس من نه کس مرا به شار

بنای ماضی خلق است ست و دوراز کار

که نصب حال شود مخفض زیّر جوار

به جبش نه شود قطع راه این زنهار

به جبش نه شود قطع راه این زنهار

ز اندکاس قضا با نتیجه امرار

که گشت تیره ازو راه ر بهو دیندار

که گشت تیره ازو راه ر بهو دیندار

به پشت عقل کنم نور معرفت را بار

مرا که پا مگذارم درون بیخ حصار نه برخ حصار نه بیش حقیقت شناس چیزی نیست کناره جو ز شار منجم شب و روز به وسعت دل من قصر عرش مخفر است مهندی مشمارم که بر طرف گرال به شغل صرف چه تصریف روزگار کنم به شغل صرف چه تصریف روزگار کنم زمطقی چه شود نطق من معر ف حال زمطقی چه شود نطق من معر ف حال برخ مکابره حاصل نبود فهمیدم برخ مکابره حاصل نبود فهمیدم اصول کلیے او رو سیاه تر ز فروغ نیم نیم فقیه زمانه سفیه تر در خلق نیم من از منگلم که تا باستدلال

ره خدا طلبال ترک ما سواست طپال اگر تو مرد رستی بیا قدم بردار بسوز یاک بیک نعره برده بندار به بین درآئینه حال خویش صورت یار چه مهر و ماه و چهاختر چه شمع در شب تار ز کشف حال برون رہنمای عاشق زار من آن نیم که درآ رم فروغ کس به شار کنم چو گربه شود مایه گیر ابر بهار ز آب دیده من سبر دامن کهسار فلک ز شعله آهم تمام پر ز شرار فراخ رسی من رسگیر برگ چنار گرفنگی کند از طبع غنچه رو بفراز غزلسرای من اوستاد صوت ہزار ز آه و ناله من نکته شج بلبل زار ز مای کیک نیاید بدس نمط رفتار گداز من نگه افزای چیثم سثمع مزار ز شورش دل من موج خیز چیثم بحار بود ز ناله شبگیرم آسان دوّار بود ز سینه تامان من فروغ نهار ز انفعال دل من عرق بروی بہار ز آتش دل من سرخ روی گلزار منم که یا ز دو عالم کشم درون حصار بخاطری نرسانم ز خاک خولیش غبار ز داغ سینه نه پیچ درون پنبه شرار بیان فکر منجم دریں خط پر کار مرا که ناله طبیعی بود چو موسیقار نگار خانه کنم صفحه را ز دست نگار

فغان و ناله بر آور ز سینه آتش رنگ چراغ چیثم دل از نور عشق روثن کن محيط عالم امكال منم زيرتو خويش ز ستر راز درول لهجه ساز چیره حسن اگر یہ نور حقیقت جمال خود گرم زنم يو خنره كند برق اقتباس از من ز خون تازه من تازه روست روی چمن زمیں ز گریہ نورم غریق بحر محیط کشاده روئی من صبح ساز خنده گل شُكُفتگی ز نسیم نفس اگر بخشم حلاوت سخنم مآيه بخش طوطى مند ز خوش زبانی من خوشه چین نشاط تدرو روانیے کہ نہادم بیای خامہ خویش نیاز من سبق آموز ناز معثوقال ز سینه صافی من روی آب عبرت گیر ز صبح خیزی من روی ارض غلغله سنج ز نورجبه دل نور بخش صبح منم ز انبساط نشاطم جبین صبح خجل ز داغ سينه من لاله حظ وافر بافت منم که با همه و بی همه زجمله قیود بدوش کس نبود بارم از سبکروجی ز شور ناله نریزم نمک بداغ کسی كنم احاطه دورال بيك نگاه محيط فغانم از نفس غیر ہمچو نے نہ بود بحرف شوق اگر خامه در بنال گیرم

انقال ازبیان حال برسوی حکایت تمهیدید کدر حقیقت عین مدح ممروح است

ز قیل و قال مدارس شی نفور شدم خمش نفستم و دریافتم ز طبع سلیم وگر رود نفس آخرم به بیکاری سبک به جستم و رفتم به محفلی که درال

به نفرتی که کند طبع از نهی حمار که رفت عمر دری شیوه رانگال بسیار چه آید از کف افسوس و دست حسرت کار نه بود جای من و ما نه برده پندار

ز نور مهر مدایت چراغ بر دیوار به حار سوی بساطش بسان لوح جدار خلش به سینه خنک از فغان و ناله تار ز جوش مستی می ناله بر لب دل زار كەدل زىرتواوگشتەمشرق انوار (يعنى ممروح) چه گویم از اثر او که برد صبر و قرار گهی کی و گهی صد گهی بزار بزار فروغ طلعت او نور دیده ابرار کشده گردن تقویٰ ز فرط عرّ و وقار چناں فقادہ کہ یکدل ازو نکرد فرار . مناخ طرّه او در شکار بوس و کنار تشیم گیسوئے مشکیں روائح تا تار گره نیامده برگز به ابروئے خمدار نگه مدام ز کیفیت میش سرشار ولی نظر به سوی هر جهت گرفته قرار فروغ شمع تحبّی ز یرتو رخسار زباں جو قند و دماں پر زشربت گفتار عرق فشانده ز روی لطافت بسیار به صوت ناله عشّاق و نغمه دل زار ز سینه صورت دریا ز دست گوهر بار بسان سنبل پیچیده در موائی بهار تمام روی دل و دیده بود نرگس زار چناں نشست کہ نور نظر بدیدہ تار ز نقش یای شریفش کنم گل دستار بگو بگو که چیځ و ز کجای از من زار نگاه کرد و بمن گفت ای طیال هشدار سخن نیوش تو از من ز گوش بینه بر آر بدح او زس مصرع حرف حرف شار

بساط صحن مقدس حربر خلد بریں نشسته ابل دلال سر نهاد بر در دل ترانه سنج مغتّی به لحن داودی ز شیشه باده منصور در پیاله بدست بوجد آمده ناگه ز شوق زیبائی چه گویم از روش او که دل بدست اونماند ز جلوه با که نمودار بود از همه سو نهال قامت او بر زمیں دل طونیٰ سر از بزرگی او سرفراز تر ز همه کمند زلف رسایش بگردن دل و جان نگاه کاکل او صیر گیر هر دل و دیں شميم جعد مسلسل به عنبر افشاني زنقشٰ چین حبیش نشاں ندیدہ کسی دو حیثم میکده امّا براز شراب طهور به غمزه و مژه در شش جهات تیر انداز ز نور بینی او روی ارض عالم نور لب از تبسّم شیرین شکر فروش جهان نمک به دیده خونے دلاں به حسن ملیح زلطف و شفقت ذاتی نهاده گوش سمیع به سر عمامه علم و بدوش حیادر حلم میان نازک او در ساع بیتانی زنقش یای شریفش بوقت حالت وجد بیاض حله او در سواد دیده من بہ جستم از سر دیوائلی بشوق کہ تا گرمیہ گفتمش ای مابیہ سرور دلم خرد ز گوشه مجلس برون دویده به خشم نفس به سینه نگهدار و بی ادب مخروش تو نام نامی او را نشال نمن طلبی

مطلع فانی مشتل برنام نامی آنخضرت ممدوح در شمن مدح ایشاں شه سریر خلافت ملیک ملک وقار امام ملّت و دیں آفتاب شهر و دیار

نگاه چیثم مروّت عزیز در ابصار مجیب عصر خود از بهر دعوت بسیار امير ابل دلال تثمع خلوت اسرار لبش مسيح وكلامش علاج ہر بيار ریگانه در همه عالم ز روی عرّ وو قار دريں زمانہ نيابي کسی چو او زنہار الم به سینه حاسد ز خار راه فرار علیٰ پدیه نباشد برای وقت شار له الوقارله العرّ وو العليٰ اي يار صریح کرده ام از نام یاک اواشعار (بعنی مدوح) چنانکه برگ گل از باد صبح فصل بهار به ناله بانگ زد بر رخ خرد یکبار تراچه گونه بر این انجمن شده است گذار که اوج رتبه اش از پستی تو دارد عار بچشم فیل کنم یای پشه را مسار خروش توبه بر آرم ز سینه خمار منم ز قلقل مینا بر آرم استغفار ز دیده ومره صد بح و ابر دریا بار رمیده از دو جهال با خرد ندارد کار بروں ز مجلس شخ ا لڑماں شدی بفرار

هنر فروش و بری ذات یاکش از همه عیب عليم علم لدنّي عماد خانه دين تمام صورت شوق و تمام معجز عشق لطيف ذات ومقدس مثال رفع القدس رحیم بر همه خلق و رؤف در اخلاق مدی او ز ره عجز مانده سر در پیش ہلاک نیخ عتابش عدو بخاک ذلل لئم و**تت** خوداست لا كه درر<sup>ہ</sup>ش دل و حال امير وقت خود است لا كه سرنهد درياش کی تو گوش بمن آر ای طیاں بشنو چن چن بشگفتم ز نام نامی او دلم بجوش در آمد ز مشتر؟ نامش که ای ذریعه دوری و ای وسله بعد تراچه حد که زنی دم به مدحت شای منم که از مدد قوّتش اگر خواهم منم که از اثر جوش مستی نگهش ز حکم بہر شریفش یہ برم شامد و می منم زفیض کف او که میتوانم ساخت کیا خیال تو کو من خموش ای مغرور تو آن یا که بیک آه جانگداز کسی

تعريض از حكايت تمهيديه بحكايت وقوعيه انتقاليه حضرت تاج العارفين فدس سره

کجا تو بودهٔ ای ست پی دراین حالت به حجرهٔ که ملائک سرود میکردند که بود لا که دخش در حریم سینه بسوخت دران میان زساع کلام ......ن بوجد آمد و بسپرد جان مجت کریم خروش ماتمش از فرش تا به عرش رسید

**رجوع براصل کلام** جق صدق و صفایش <sup>نکو</sup> و راست بگو

که روی شخ زمال بود مطلع انوار خروش ناله برول جست از درو دیوار که بینداخت جامه و دستار که بود لا که نمی کرده ناله از دل زار امام ملت و دین در ساع شد یکبار ندید غیر و سوی را بچشم دل زنهار فغان و ناله بر آمد زسینهای فگار

که سربنگ نیامد ترا هم آخر کار

تو غول راه شدی ای شمگر خونخوار درون حالت بیهوشیم مرا بگذار نهم به پای نگارین اوسر دستار بر آرم از ته جیب دریدهٔ دل زار کنم به پیش جناب رفیع او اخبار

به عرض حال خود از فرط جوش پنهانی مطلع ثالث درشوروشغفوا بتبال بجناب مستطاب ممروح مدظله

پس این زمان کهترا دل بدست نیست جرا

برو برو سر خود گیر ای برول ز دلم که بار زو بخطاب آرم از سر ستر ؟

نیازنامه خود را ز مطلع ثا لث

کنم طواف حریم تو ای شه مختار سراز خطاتو نه پیجد درین زمانه غبار برنگ نور تحبّی بدیده بیدار بهشویم از کف یای تو آب دیده غبار که تا کنم کف یای ترا بدیده نگار فدا کنم دل و جاں را به پای تو یکبار بگویم اینکه چه مشی تو تا کنی اقرار منم که پیش تو ام همچونقش بر دیوار منم که همچومنت خسته دل بزار بزار منم ز دیده برای تو خاص گوهر بار منم به پیش تو مانند ذره آئینه دار منم به کوئ تو مشاق شربت دیدار منم یه پیش تو از آه دل علم بردار منم به یای طلب کوچه گردشهر و دیار منم به کوی تو افتاده از صداع خمار منم ز درد تو نالان و بیقرارو فگار منم بگرد تو سر گشته آسال کردار منم ز درد تو مانند غني سر بكنار بجاست یاره کنم سینه گر گریبال وار تحق جوہر فضل خود ای ڈرشہوار

ز نمترین غلامان خود مرا بشمار نجق عهد قدیم ای خزینهٔ اسرار

دہم ز راسی خود عصا برست جنوں فشانم از عرق انفعال آب که تا چه دولت است اگر آئ شي به کلبه من تنم برسم تواضع به کفش یای تو سر برآرم از دل خول گشته خون تازه زشوق نهال قد تو در باغ سینه بنشانم بگویم از تو کیم من که تا بدانی قدر توی که شیفتا یک نگاه مهر تو ام توی که مثل تو ما را به چنج عالم نیست توی که بخشش عام تو عام در عام است توی که مهر جمال تو عالم افروز است توی کہ طوطیٰ نطق تو شکر افشانست توی که یار شه ملک و دین و ایمانے توی که دل ز کفم بردهٔ و ینهانی توی که بادهٔ مستی برست بیداری توی که حاشی دادی ومن بکام تو نیست توی چو قطب فلک در مقام تمکینی توی که چیثم تو چوں گل بروی ہر چمنی است جدا زوصل تو یکدم مرا قراری نیست تحق صدق و صفایم ای فدا بتو من

بیا بیا و کرم کن پدیده و دل من مجق صحبت درینه ای مدار کرم

قطعه

قطعه

جمال لطف ومحبت مپوش از من زار به ظلمت شب غم اینچنین نهفته مدار بحق قلب سلیم من ای تمام غبار پوگنج عشق تو جستم مرا بخاک سپار دو دیده بر رخ زیبای تو بماند چار نفاوت من و ما از میان ما بر دار مجاب دیده شود گرد پردهٔ پندار که ما دودیده زیک نورداشتم سروکار مگیر حرف من و یک نگاه لطف بیار کهادج من شوداندردوچشم حاسد خار کهجلوه می دیمش صاف بررخ اظهار

مطلع ثالث در ثنا مسرى مدوح مدظله برطريق خاتمه بيان وجمله دعا بر

لب هکفیهٔ تو گلفروش صبح بهار زلطف عام تو مغرور مفلس و بدکار زشفقت تو بود طفل خرد داید گذار درم به پیش تو چول فرد ضایع و بیکار زیشت دست تو مضروب چیرهٔ دینار فردای گوشهٔ قصر تو گنبد دوّار عزیز چیم تو در بر طرف به عرّ و وقار قرین قرب تو مقبول خاطراخیار ظاش به سینه حاسد زسوزن انکار خلاش به سینه حاسد زسوزن انکار

که هست طور جمیل تو قاطع الاطوار خوش است دور جمیل تو جامع الادوار چنال پُر است که از بوی گل نسیم بهار که زیر پشت سرین عدواست یا سوفار

برای جلب ضریر مرا ای دفع مضار به اوج باد و مبارک بهر صغار و کبار

زبی ز روی تو فر خنده عالم انوار زحس خلق تو مسرور برشریف و وضیع ز قوّت تو دماغ جوانی اندر پیر ز جود عام تو دامان جیب و عالم پُر بود ز رشحهٔ کلک تو تازه روی غنا ز فرط بذل تو گنج زبین نهال از ترس گدای کامهٔ فقر تو مالک دیمیم زلیل کوی تو در شش جهت اذا تا الخلق بید کین تو مردود و رو سیاه جهال مرور سینه بر مقبل تو عالمگیر

زمانه طور دگر بهر ما چه انگیزد زرنگ ماضی و مستقبل است حال تو پُر ز فیض عام تو هر دم دل هوادارال ز دخل تیر تو شابا همانم اندر شک

کف دعا چو بر آرم بگو بگو آمین بزیر چتر فلک شاہی تو تا دم صور

دعائيه

خاتمه

دبسيد

عدو بخاک مذلّت بزیر پای تو باد برنگ سایه سید دود خوار و دوراز کار کسی که حاسد جاه تو هست تا به ابد بود ز افعهٔ نور تو فے عذاب النّار نور مدح شریف تو نام نامهٔ من بود به مشرق قرطاس مطلع ا لانوار مشت القصیده

☆☆☆

دبيد

وكنيات

**سیدعادل احمه** محکمهآ ثار قدیمه، اسٹیٹ میوزیم، حیدرآباد، تلنگانه

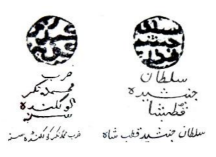
## دارالضرب\_گولکنڈه

گوککنڈ ہ قلعہ کا شار ہندوستان کے چندا یک قدیم اور مضبوط قلعوں میں ہوتا ہے۔ یہاں کے قلعہ کی ابتدائی تعمیر کے بارے میں بہت ہی قلیل معلومات دستیاب ہیں۔زیادہ تر موزعین کا خیال ہے کہ بی قلعہ راجیکشن داس نے کچی مٹی کی دیواروں پرتغمیر کیا تھا۔ 765ء میں بہ قلعہ وزنگل کے راجہ ہری کرشنا دیورائے نے محمد شاہمنی کے حوالہ کیا۔محمد شاہمنی نے اس قلعہ پر ا یک مسجد تغمیر کروائی جس کا نام مسجد محمدی رکھا۔اس طرح یہ قلعہ محمد نگر کے نام سے مشہور ہوا۔بہمنی سلطنت کے زوال کے بعد قطب الملک بانی سلطنت قطب شاہیہ نے قدیم حصاروں کومنہدم کر کے بلندو بالافصیلیں تعمیر کروائیں۔قلعہ میں 400سے زا کد برج معہ چبوترے، 8 اپنی بلند درواز نے نصب کرائے۔اس کے علاوہ قلعہ کونا قابل تنجیر بنانے کے لئے 50 تا 60 فٹ گہری اور بڑی بڑی خندقیں کھدوائیں ۔تمام ضروریات زندگی اس قلعہ میں آراستہ کر دی گئیں ۔قطب الملک کے انتقال کے بعد جمشیر قلی قطب شاہ جب تخت پر برسرآ را ہوا تواس نے اپنے نام کے سکے جاری کروائے۔ بیتمام سکہ جات کی ڈھلائی قلعہ گولکنڈہ کے شاہی دارالضرب میں عمل میں آتی تھی۔اس کے بعد آنے والے تمام تر حکمرانوں نے اپنے اپنے دورا قتد ارمیں مختلف دھاتوں کے سکہ جات قلعہ مجمد نگر ۔ ضرب دارالسلطنت کے نام ڈھلوائے ۔ نہصرف قطب شاہی سلاطین دکن کے سکے جات بلکہ دبلی کے مغل حکمرانوں کے سکہ جات دارالضرب گولکنڈ ہ سے جاری کئے گئے ۔ان میں شاہجہاں بادشاہ ،اورنگ زیب عالمگیر کے سکے جات قابل ذکر ہیں لیکن ہمارے تلنگانہ اسٹیٹ میوزیم میں جاندی کے سکے جات کے دستاویزی کام جاری ہیں جس میں ہمیں چندایک سکہ جات عالمگیراوراحمرشاہ بادشاہ کے نام سے جاری کئے گئے ہیں، دستیاب ہوئے۔جن بررخ ثانی میں دارالضرب گولکنڈہ کندہ ہے۔ ہمارے میوزیم کےعلاوہ پرٹش میوزماندن میں ذخیرہمسکوکات میں بھی اس قشم کے سکہ جات جو گولکنڈہ دارالضرب سے جاری کئے گئے ہیں،موجود ہیں یکھنؤ میوزیم میں بھی چندایک سکہ جات دارالضرب گولکنڈہ کے پائے جاتے ہیں۔ ہم نے اپنے اس مضمون کے لئے چندایک تاریخی سکے جات جو دارالضرب گولکنڈہ سے مختلف حکمرانوں کے دور میں جاری کئے گئے ہیں مخضر تعارف پیش کررہے ہیں۔

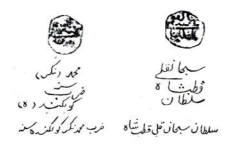
قطب شاہان دکن کے دوراقتد ار میں بھی چاندی اور سونے کے سکوں پر مغل حکمرانوں کے نام پائے جاتے ہیں۔ ہمارے اس میوزیم کے ذخیرہ میں قطب شاہی سلطنت کے سونے اور چاندی کے سکے جات موجود نہیں ہیں۔ ماناجا تا ہے کہ قطب شاہی دور میں کسی بھی بادشاہ نے سونے اور چاندی کے سکے جاری نہیں کئے۔ صرف تا نبہ کے سکے جاری کئے جاتے تھے۔ وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ مغل سلطنت کے باج گزار ہونے کے سبب انہیں اس بات اختیار نہیں تھا کہ وہ سونے یا

دبيد

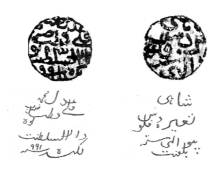
چاندی کے سکے جاری کر سکتے۔ جمشیہ قلی قطب شاہ۔ 950 ہجری تا957 ہجری تا نبہ کے سکہ جات 1 سکہ جات میں جن میں 3 تانگانہ کے ضلع ملکنڈ ہاور کریم نگر میں دستیاب ہوئے۔ رخ اول پر سلطان جمشیہ قطب شاہ کندہ ہے جبکہ رخ ٹانی پر دار الضرب مجمد نگر گوککنڈ ہ سنہ موجود ہے۔



سجان قلی قطب شاہ۔ 957 ہجری ایک سکہ جو گولکنڈ ہ قلعہ میں دستیاب ہوا۔ (نمبر 5) رخ اول پر سلطان سجان قلی قطب شاہ کندہ ہے جبکہ رخ ٹانی پر دار الضرب محمد نگر گولکنڈ ہ سنہ موجود ہے۔

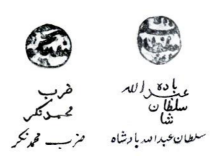


ابراہیم قلی قطب شاہ ۔ 957 ہجری تا 988 ہجری اس قطب شاہی باد شاہ کے نام کا کوئی سکہ تا حال دستیا بنہیں ہوا ہے۔ محمد قلی قطب شاہ ۔ 988 ہجری تا 1020 اس باد شاہ کے نام کے جملہ 50 سکہ جات قلعہ گولکنڈہ اور ضلع ملکنڈہ میں دستیاب ہوئے ہیں۔ رخ اول پر پیوستہ بلغت الہی تعیر دہ فلوس شاہی کندہ ہے جمبدرخ ٹانی پرعدل مجمد قلی قطب شاہ ضرب دارالسلطنت گولکنڈہ تحریر ہے۔ تمام سکہ جات 1348 ملک کے ذخائر میں محفوظ ہیں۔ ابریل تا جون ۲۰۱۲ء



سلطان عبدالله قطب شاه

عبداللہ قطب شاہ کے دور میں جاری کردہ بے ثار سکے جات ہمارے میوزیم کے ذخیرہ میں موجود ہیں جن پر رخ اول پرسلطان عبداللہ بادشاہ اوررخ ٹانی پرضرب محمد نگر کندہ ہے۔اس کے علاوہ ختم بالخیر وسعادات ضرب دارالسلطنت گولکنڈہ تحریر ہے۔ زیادہ تر موزعین نے دارالسلطنت گولکنڈہ سے شاہجہاں کے سکے جاری ہونے کی تصدیق کی ہے تاہم برلٹش میوزیم کے کیٹلاگ کے مطابق دارالسلطنت گولکنڈہ سے اورنگ زیب کے سونے اور چاندی کے سکے جاری ہونے کی تصدیق ہوتی ہے۔ سونے کے سکے جات کیٹلاگ (صفحہ نمبر 140-139) پرسونے کا سکہ سلسلہ نمبر 1708 ورچاندی کے چاری سکے خاری سکے خار السلطنت ضرب گولکنڈہ چاری کردہ ہیں۔



مسکوکات سوسائی آف انڈیا کے مطابق کتاب و تا مسکوکات سوسائی آف انڈیا کے مطابق کتاب محافظ میں شائع کی گئی تھی ، صفحہ نمبر 35 پرشا بجہاں کے سونے اور چاندی کے سکے جات دستیاب ہونے کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ اور نگ زیب عالمگیراور احمد شاہ کے سونے و چاندی کے سکے جات جو دار الضرب گوکنڈہ ہے جاری کئے گئے تھے ، صفحہ نمبر 36 پر درج ہیں۔ اس کتاب کوئی آسٹکھل نے 1953 میں تحریر کیا تھا۔ عالمگیر کے سکے جات جو ہمارے میوزیم کے ذخیرہ میں موجود ہیں ، 17/1342 فصلی اور نگ زیب عالمگیر با دشاہ غازی زدچو بدر منیر سکہ در جہاں ہے۔ سنہ 22 جلوس میمنت ما نوس ضرب گوکنڈہ کندہ ہے۔ احمد شاہ 67۔ 1161 کے سکوں پر رخ اول بفضل الہ عالم پناہ

دبسيسو الإيل تا جون الانائة

سکه در جہان اور رخ ثانی پر سنہ جلوس میمنت مانوس ضرب گولکنڈہ کندہ ہے۔ بالکل اسی طرح کے سکہ جات پنجاب میوزیم کے کیٹلاگ کے صفحہ نمبر 359اور پلیٹ 13 پر بھی دیکھے جاسکتے ہیں۔سکوں کے عکس درج ذیل ہیں:۔



4163/F/1323-1339

دبسيد

## آئينهٔ محقيق

## لطيف احرسلماني

ريسرچ اسكالر، شعبه فارس، جامعه مليه اسلاميه، ئي د ، ملي

## پایان نامهٔ شعبهٔ فارسی کشمیر بو نیورشی سرینگر (الف) پایان نامهٔ دکتری

| سن   | گگران                          | مقاله نگار         | عنوانِ مقاله                                             | شار |
|------|--------------------------------|--------------------|----------------------------------------------------------|-----|
| 1922 | بروفيسرشمس الدين احمد          | جی ایم بمرغوب      | کشمیرمین شهمیری دور کے فارسی ادب کا تنقیدی جائزہ         | _1  |
| 19/1 | پروفیسشش الدین احمه            | غلام رسول جان      | شرح حیات و آ ثار صرفی کشمیری                             | _٢  |
| 19/1 | پروفیسرشمسالدین احمه           | سیدامین قادری      | خواجه حبیب الله جبی تشمیری شرح زندگی عرفان اور دیوان ۔ ۔ | ٣   |
| 1914 | پروفیسرشمس الدین احمه          | محمة صديق نياز مند | کشمیرمیں اکبراور جہانگیر کے دور کا فارس ادب              | ٦۴  |
| 1914 | پروفیسرشمس الدین احمه          | سيده رقيه          | چک دور میں کشمیر کا فارتی ادب                            | _۵  |
| 1914 | بروفيسرشمس الدين احمه          | محمر بوسف لون      | کشمیرمیں فارس مثنوی نویسی کاارتقاء                       | ٧_  |
| 1914 | پروفیسرشمس الدین احمه          | محرمنور مسعودي     | ا فغان دور میں کشمیر کے فارسی ادب کی تاریخ               |     |
| 1997 | ڈاکٹر محمد میں نیاز مند        | الفت جان           | کشمیر میں شاہ جہاں اور اور نگ زیب کے دور کا فارس ادب     | _^  |
| 1997 | ڈاکٹر محمد میں نیاز مند        | بشيراحمه           | ایران میں فارس ناول کا تنقیدی مطالعه                     | _9  |
| 1997 | پروفیسرشمس الدین احمه          | رفيقهمير           | کشمیر میں فارس تذکر د نو کسی                             | _1+ |
| 1990 | ڈاکٹر جی آر جان                | الطاف احمدوانی     | مغازالنبيَّ ازمولانا شَيْح يعقوب صرفیُّ                  | _11 |
| 1990 | پروفیسرشمس الدین احمه          | محرمقبول صوفى      | کشمیرمیں فارس صوفی ادب کا جائزہ                          | ١١٢ |
| 199∠ | ڈا کٹر غلام رسول جان           | ظهوراحمدد ار       | تشمير ميںعهد حاضر كافارس ادب                             | -اس |
| 1999 | ڈا کٹر محمد منور مسعودی        | محمه عبداللد گنائی | فارسی مثنوی کے تشمی <sub>ر</sub> ی پراثرات               | -۱۴ |
| 1999 | ڈا کٹر محمد منور مسعودی        | ثناءاللدشاه        | کشمیرمیں تاریخ نولی کے ذریعہ سے فارسی زبان۔۔۔۔           | _10 |
| r++1 | پروفیسرشمس الدین احمه          | محرشفيق خان        | جدید فاری شاعری:اس کاارتقااورعصری شعور                   | ۲۱  |
| r++0 | ڈا <i>کٹر محمد</i> منور مسعودی | نيلوفر نازنحوى     | شهنامه شمير                                              | _1∠ |
| r**A | ڈا کٹرسیدہ رقیہ                | تنبسم جبين         | محداثكم سالم                                             | _1^ |
| r+1r | ڈ اکٹرز بیدہ جان               | مسرت پروین         | تتحقيق وبتدوين ديوان ملاساطع                             | _19 |
| ۲+۱۲ | پروفیسر محمد منور مسعودی       | سيدابرا ہيم رضوی   | تاریخ زبان وادبیات فارسی درناحیهٔ جامو                   | _٢+ |

(ب) پایان نامهٔ پیش دکتری

دبسيد

| سن                    | گگران                               | مقاله نگار         | عنوان مقاليه                                             | شار  |
|-----------------------|-------------------------------------|--------------------|----------------------------------------------------------|------|
| 19∠9                  | ڈاکٹرآ صف نعیم صدیقی                | رخسانه جبين        | دوسری جنگ عظیم کے بعد کی ایرانی فارسی شاعری کا تجزییہ    | _1   |
| 1917                  | پروفیسرشمسالدین احمه                | محبوبهمنصور        | جہانگیر کے عہد میں کشمیر کا فارسی ادب                    | ٦٢   |
| 1915                  | پروفیسرشمسالدین احمه                | محرمنور مسعودي     | افغان دور میں کشمیر کا فارسی ادب                         | ٣    |
| 1910                  | پروفیسرشمسالدین احمد                | محرمقبول صوفى      | فارسی ادب بعدا درنگ زیب در کشمیر                         | ٦۴   |
| PAPI                  | ڈا کٹر محمرصدیق نیاز مند            | بشيراحمدوانى       | تشمير سكھ دور كافار سى ادب                               | _۵   |
| rapi                  | ڈا کٹر محمر صدیق نیاز مند           | مزمل جان           | حضرت باباداؤدخا کی شرح احوال وآثار اوران کی شاعری        | 7    |
| rapi                  | ڈاکٹرآ صف نعیم صدیقی                | شاہین زہت          | عهد مشروطیت کی فارسی شاعری ایک ساجی مطالعه               | _4   |
| PAPI                  | پروفیسرشمس الدین احمه               | بشيراحمه           | ابران میں اسلامی انقلاب کا فارسی ادب ایک جائزہ اور تبھرہ | _^   |
| 1927                  | ڈا کٹر سی <b>ر محم</b> را مین قادری | الفت جان           | ڈوگرہ دور کا فارس ادب                                    | _9   |
| 1914                  | بروفيسرشمس الدين احمر               | نيلوفر نازنحوى     | غنی کشمیری، زندگی اور شاعری                              | _1+  |
| 1914                  | پروفیسرشمس الدین احمه               | محمر بوسف لون      | کشمیرمیں فارسی مثنوی نویسی کاارتقا                       | _11  |
| 1914                  | بروفيسرشمس الدين احمر               | رفيقهمير           | باباعلی رینه شرح احوال وآثار                             | _11  |
| 1997                  | ڈاکٹر جی آر جان                     | ظهوراحمد ڈ ار      | مولا نامبارک شاه فطرت احوال وآثار                        | سار_ |
| 1997                  | ڈاکٹر محمد منور مسعودی              | محمد عبداللد گنائی | میرسیداللدشاهآ بادی کی زندگی اور شاعری                   | -۱۴  |
| 1997                  | ڈاکٹر محمد منور مسعودی              | الطاف احمدوانی     | كشمير ميں افغان دور كا فارسى نثر وادب                    | _10  |
| 1997                  | ڈاکٹر عمر صدیق نیاز مند             | محمرر جب بٹ        | مرزاعبدالرسول استغنا كشميري                              | ۲۱   |
| 1991                  | ڈاکٹر عمر صدیق نیاز مند             | تسنيمه جان         | کشمیر کے فارس ادب کے ارتقاء میں حضرت بابا داؤر مشکوتی۔   | _1∠  |
| 1991                  | ڈاکٹر جی آر جان                     | محمد خسين ملك      | ملامحمداشرف دایری بلبل کی فارسی شاعری کا تنقیدی جائزه    | _1^  |
| <b>****</b>           | ڈاکٹر محمد منور مسعودی              | عبدالحميد مأكرب    | حضرت بابانصيب الدين غازى بحثيت ادبي شخصيت وفن            | _19  |
| r++r                  | ڈاکٹر محمد منور مسعودی              | سیدا برا ہیم رضوی  | جموں خطے میں دستیاب فارسی آثار کا ایک جائزہ              | _٢٠  |
| r++m                  | ڈا کٹر محم <i>ر صد</i> یق نیاز مند  | مجرمحمود           | حضرت ملامحمه طيبآ خون كي شخصيت وفن كا تنقيدي مطالعه      | _٢1  |
| <b>***</b>   <b>*</b> | ڈا کٹر محمد میں نیاز مند            | نذبر حسين كھٹانہ   | وجيز التواريخ كاتنقيدي مطالعه                            |      |
| r++A                  | ڈاکٹر محمر صدیق نیاز مند            | شاداب ارشدمير      | احوال وآ ثار مير الهي بهداني                             |      |
| <b>r</b> +10°         | ڈا <i>کٹر محمد</i> یوسف لون         | جاو يداحمه ملا     | شعرای قصیده گوئی فارسی در کشمیر                          | ۲۴   |
| 4+114                 | ڈاکٹر جہانگیرا قبال                 | فاروق احمدوانی     | شرح احوال وآثار ملامحمه حسين خباز                        | _10  |

(نوٹ) راقم نے اُن ہی پایان ناموں کی فہرست تیار کی ہے جو تشمیر یو نیورٹی کے شعبۂ فارسی کے تصیسسیکشن میں موجود ہیں اور اُن کا ایک با قاعدہ رجٹر بنا ہوا ہے۔ ﷺ ﷺ

دبيد

چیثم بینش

احمرنو يدياسراز لان حيدر

1

## حيات سعدي (تحشيه وتعليقات: سيدمحراسدعلي خورشيد): ايك تعارف

جب کوئی احساس دل کی گہرائیوں سے نکل کرشمشیرقلم کے زور سے قلعۂ قرطاس کوتنجیر کرتا ہے تواس سے نکلنے والارنگ خونی ہونے کے بجائے پر کیف اور دل ود ماغ کومسرت بخشنے والا ہوتا ہے، چاہے وہ شاعر ہویا ادیب، کہانی کار ہو داستان نگارا پسے خلیق کاروں کی تخلیقات میں احساسات کی وہ آمیزش ہوتی ہے جونہ کہصرف قارئین کے دلوں کوچھو جاتی ، ہے بلکہان کی دھڑ کنوں کُفٹسگی بخشنے میں بھی بڑی کارآ مدثابت ہوتی ہیں۔فارسی شعرادب کی اگر بات کی جائے تو شایداللہ رب العزت نے اس زبان وادب کی آبیاری آب حیات سے کی تھی یہی وجہ ہے کہ ہر زمانہ میں اس زبان نے ایسے ایسے فنکار پیدا کئے کہ جن کی تخلیقات سے نہصرف زبان وادب فارسی ہی سیراب ہوا بلکہ تمام ادبیات کے لئے وہ تخلیقات مشعل راہ بن گئیں۔ایسے ہی تخلیق کاروں میں ایک نام صلح الدین سعدی شیرازی کا بھی ہے جن کا نام اور شخصیت صرف علماء ہی نہیں بلکہ عوام کے لئے بھی تعریف وتعرف کامحتاج نہیں ۔سعدتی شرازی نے فارسی شاعری کوتغز ل اورفکر کی وہ راہ عطا کی جس آ گے چل کر حافظ شرازی نے اسی شاعری کواوج ثریا تک پہنجا دیا ،اسی وجہ سے سعدتی کو فارسی غزل کا پیغیبر بھی کہا جاتا ہے۔شاعری کےعلاوہ سعدی کےمعرکۃ الآراء کارناموں میں گلستان وپوستان ہیں جوسعدی کےعہد سےلیکرعہد وسطی تک مدارس میں اولین درس میں شامل رہی ہیں اورآج جھی اپنی اہمیت اورا فادیت کالوہامنوار ہی ہیں۔لیکن افسوس کہانیسویں ۔ صدی تک ایسی بلندا قبال ہستی پر کوئی تحقیق تصنیف نہ کھی جاسکی۔انیسویں صدی کے بےمثل عالم، بے بدل ادیب،طوطی مقال شاعراور ماہرسوانح نگارمولا ناالطاف حسین حالی نے پہلی بارسعدی شیرازی پر تحقیقی و نقیدی تصنیف'' حیات سعدی'' ککھی اس بات کااعتراف ایرانی اورانگریز محققین نے بھی کیا ہے کہ'' حیات سعدی''سعدی شیرازی پرکسی بھی زبان میں لکھی گئی پہلی باضابط تصنیف ہے۔اس کتاب کے نتالیف میں اختلاف یا پاجا تا ہے۔لیکن اس کی اہمیت وشہرت کا بی عالم تھا کہ حالی کی زندگی میں ہی اس تصنیف کے دس بارہ ایڈیشن شائع ہو چکے تھے اس کے بارے میں حالی خود کہتے ہیں: '' پھر دلی میں سعدی شیرازی کی لائف اوران کی نظم ونثر برر یو پولکھ کرشائع کیا جس کا نام حیات سعدی ہے اور جس کے دس بارہ ایڈیشن اب سے پہلے شائع ہو چکے ہیں۔ (حیات سعدی مطبوعہ دار المصنیفن ۔ ص iii بحوالہ مسدس

جس کے دئل بارہ ایڈین اب سے پہلے شائع ہو چلے ہیں۔(حیات سعدی پیمطبوعہ دارا سمبین میں آآ بحوالہ مسدش حالی)''

کی مطابع سے شائع ہونے کی وجہ سے یا مرتبین کی کوتا ہوں کی وجہ سے ان ایڈیشنوں میں شاید کچھ خامیاں بھی

د ايريل تا جون ١١٠١٠ع

درآئی تھیں جس کی وجہ اساعیل پانی پی نے بڑی محنت وکاوش سے اسکا پہلا ایڈیشن حاصل کرکے جو کہ خود مولا نا حالی نے شائع کروایا تھادوبارہ اسے مرتب کر کے ۱۹۲۰ء میں شائع کیا اور تب سے آج تک اس نسخے کے ایڈیشن معتبر مانے جاتے ہیں اور پتھنیف آج بھی مسلسل شائع ہورہی ہے۔

مولانا حالی نے وہ زمانہ پایا تھا جہاں ایک بڑا طبقہ فارسی داں بھی اور اردو زبان کا بھی عروج کا دورتھا، حیات سعدی کی زبان ان کے عہد کے ملمی واد بی ماحول کی عکاس نظر آتی ہے، مگر کسی بھی تحقیق کو بھی تعمیل کی سند نہیں دی جاستی، تحقیق کا باب ہمیشہ وار ہتا ہے۔ مولانا حالی نے سعدی اور سعدی کی تخلیقات کے ساتھ خود بھی بہت ایسے الفاظ کھے ہیں جن کے لئے حواثی کی ضرورت پڑتی ہے، ''حیات سعدی''جو کہ سعدی کی حیات کے ساتھ ساتھ ان کی تصانیف کا بھی احاطہ کرتی ہے اس میں ہر سطر میں ایسے الفاظ اور صفحہ پر ایسے اشعار اور الی اصطلاحیں موجود ہیں جو کہ خود ایک الگ تحقیق کا موضوع ہیں۔ اس ضرورت کو مدنظر رکھتے ہوئے دار المصنفین شبلی اکیڈمی نے اس کے متن کو دوبارہ مرتب کر کے مع حاشیہ اور تعلیقات شائع کروایا۔

موجودہ نسخہ جس پر حاشیہ اور تعلیقات کا التزام فاضل استاد پر وفیسر سید محمد اسد علی خورشید، صدر شعبۂ فاری، دانشگاہ اسلامی، علی گڑھ نے کیا ہے، حیات سعدی کا بیا یڈیٹن تقطیع پر رنگین کور اور اچھے کاغذ کے ساتھ ۱۳۱۳ صفحات میں جنوری ۲۰۱۱ء میں شائع ہوا۔ اس ایڈیٹن کی جوسب سے خاص بات نظر آئی وہ یہ کہ حاشیہ نگار نے بڑی تحقیق وجہو سے جنوری ۲۰۱۱ء میں شائع ہوا۔ اس ایڈیٹن کی جوسب سے خاص بات نظر آئی وہ یہ کہ حاشیہ نگار نے بڑی تحقیق وجہو سے اس الفظ، ہراس شعراور ہراس محاورہ کی تشریح کردی جن کے معنی کا حصول قاری کے لئے اگر ناممکن نہیں تو بہت مشکل ضرور تھا۔ ایڈیٹن میں حاشیہ کے اس التزام کے ساتھ ایک اور بات یہ قابل ذکر نظر آئی ہے کہ حاتی کے ذریعہ رقم کئے حواثی کے ذریعہ رقم کئے حواثی کے اس تھ حاتی ہو جائے ۔ اس طرح فہرست اسائے ساتھ حاشیہ قدیم لکھ دیا گیا ہے ہا کہ مالی کی تحقیق اور موجودہ تحقیق میں فرق واضح ہو جائے ۔ اس طرف میواضح ہوتا اسائیل پانی پتی کی کوشش سے مرتب ہوئے نئے (مجلس ترتی ادب، لا ہور، ۱۹۲۰ء) کے ساتھ ساتھ حیات سعدی کے اسائیل پانی پتی کی کوشش سے مرتب ہوئے نئے (مجلس ترتی ادب، لا ہور، ۱۹۲۰ء) کے ساتھ ساتھ حیات سعدی کے لا ہورا ایڈیشن ر ۱۸۸۸ء)، آگرہ ایڈیشن اورنئ دبلی (۱۰۲۱ء) ایڈیشن سے بھی استفادہ کیا ہے، اور ان ایڈیشن کے علاوہ بھی استفادہ کیا ہے، اور ان ایڈیشن کے علاوہ بھی کئی ایڈیشن زرنظر رکھے ہیں۔

''حیات سعدی''کے اس ایڈیشن کے انرکور کے بعد علامۃ بلی کے ان اقوال کو بعنوان''حیات سعدی بیٹلی کی نگاہ میں'' کیجا کر کے ایک پیچ میں شامل تصنیف کیا گیا جو انہوں نے اس تصنیف کے متعلق کیے تھے۔ اس کے بعد پروفیسر اشتیاق احمر ظلی ڈائر کیٹر دار المصنفین شبلی اکیڈی کا پر مغز مقد مداور اس کے بعد پروفیسر سیدمجمہ اسد علی خورشید (محشی) کی تخریر بعنوان سرگزشت میں موصوف نے حیات سعدی کی اہمیت وافا دیت پر سیر حاصل بحث کرنے کے ساتھ ساتھ سعدی کی شخصیت ان کے آثار اور''حیات سعدی'' کے بارے میں ایرانی اور غیر ایرانی تمام محققین کی آراء پر بھی روشنی ڈالی ہے ، اور ساتھ ہی اس نکتہ پر بھی ضمناً گفتگو کی ہے کہ'' حیات سعدی'' براس طرح

بيد

کے کام کی ضرورت کیوکر پیش آئی۔ موصوف کی شخصیت حلقہ اسا تذہ فارسی واردو میں کسی تعریف و تعرف کی مختاج نہیں ان کی سب سے بڑی خاصیت ہے کہ خود بھی فارسی زبان کے بے طوطی مقال شاعر ہیں اور اس امر کا ثبوت ہے کہ انہوں نے اپنے جج کے سفر کی روداد منظوم بزبان فارسی'' سفر سعادت حریمین شریفین' کے نام سے رقم کی ہے۔ اس طرح حیات سعدی کے اس ایڈیشن کے ساتھ شاعر کی کیا ایک روایت کچھ یوں پوری ہوتی نظر آتی ہے کہ سعدتی شیرازی جیسے آفاقی شاعر پر پہلا سختین کام حاتی جسے اصلاحی شاعر نے کیا اور اب اس پر حواثی کا التزام پر و فیسر سید محمد اسد علی خورشید جیسے اخلاقی شاعر نے انجام دیا۔ میں بارگاہ ایز دی میں دعا گوہوں کہ وہ استادگرامی کو ایسے اور بھی گراں مایہ کارنا ہے انجام دینے کے لئے صحت اور ہمت عطاکرے اور دار ارام صنفین کو اسے بڑے ادبی کارنا ہے کے لئے مبارک باد پیش کرتا ہوں۔ (آمین)

\*\*\*

S. No.: 7

ISSN- 2394-5567

#### **DABEER**

(An International Peer Reviewed Refereed Quaterly Literary Research Journal For Persian Literature)

**VOLUME:- III** 

**ISSUE:- II** 

April to June 2016

### **Editor:**

Ahmad Naved Yasir Azlan Hyder

#### **Address:**

Dabeer Hasan Memorial Liberary ,12, Choudhari, Mohalla, Kakori, Lucknow, U.P., India-226101 Email:- dabeerpersian@rediffmail.com

Mob. no:- 09410478973

**DABEER** Founder:- Professor Umar Kamaluddin Kakorvi, LU, Lucknow. Chief Supervisor: - Dr. S. M. Asghar Abidi, AMU, Aligarh. Supervisor:- Dr. Anjuman Bano Siddiqui, Lucknow. **♦**Editorial Board**♦** Professor Syed Hasan Abbas, BHU, Professor S M A Khursheed, AMU, Professor Aleem Asharaf Khan, DU, Dr. Shahid Naukhez Azmi, MANUU, Dr. Muhammad Aqeel, Persian, BHU, Dr. Muhammad Qamar Alam, AMU, Zunnoorain Haider Alavi, Editor Bi-Annual TASFIYA, Kakori, Lucknow. Naqi Abbas Kaifi, Editor Quaterly NAQD-O-TAHQEEQ, Delhi. Arman Ahmad, Editor Quaterly IRFAN, Chapra, Bihar.

**♦**Co-Editors**♦** 

Mohammad tauseef, AMU, Aligarh Atifa Jamal, Lucknow Munazir Haque, AMU, Aligarh Muhammad Hasan, AMU. Muhammahd Anash, AMU, Aligarh Sarim Abbas, AMU, Aligarh Asharf Ali, AMU, Aligarh Rajesh Sarkar, BHU, Varanasi Mohammad Jafar, JNU, Delhi Saduddeen, AMU, Aligarh

#### Review Comiitee

Professor Azarmi Dukht Safavi, Director IPR, AMU, ALigarh. Professor Shareef Hussain Qasmi,, Ex-Dean, F/0 Arts, DU, Delhi, Professor Mohammad Igbal Shahid, Dean F/o Laguages Islamic & Ori. Lear., GCU, L. Prof. Abu Musa Muhammad Arif Billah, Al Biruni Faundation, Dhaka. Professor Abdul Qadir Jafery, HOD Arbic & Persian, A. University. Dr. Najm ul Rasheed, Persian, Punjab University, Lahore.

#### **♦**Advisory Board**♦**

Professor Ziyauddin Ahmad Shakeb Kakorvi, Professor Panna Lal, HOD History, AU Professor Ram Sumer Yadav, Lucknow Professor Musheer Hussain Siddiqui, LU Dr. Gulfihsa Khan, AMU Dr, Ata Khursheed, MA Liberary, AMU Dr. Pradeep Jain, Allahabad. Dr.(Ms.) Berna Karagözoglu, Agri Ibrahim Çeçen University, Turkey. Dr. Iftikhar Ahmad, M A College, Colcata. Dr. Alam Azmi, KMCUAFU, Lucknow. Dr. Arshad Qadiri, Lucknow University, Dr. Sakina Khan, HOD Persian, MU, Dr. Shahram Sarmadi, Tehran, Iran. Dr. Prashant Keshavmurthy, Macgill Univ. Inci Celikel, Anatoliya Univerity, Turky.

#### Zafar Iftekhar (Dr.)

Guest Teacher Department of Sanskrit, AMU, Aligarh

#### Assessment of Hindi and Sanskrit Litrature

Sanskrit is one of the oldest classical languages in the world that was originated, developed and nourished by people living in the eastern side of the river Shindhu, known as Hindus or Indians. Sanskrit has the unique feature of being one of the few heritage languages with no geographical or dynastic tag attached to its name. Meaning of the term Sanskrit envelopes a number of attributes like pure, refined, decorated, educated, respected, beautiful, polished and elegant. The holy books of all the Indic religions like Hinduism, Buddhism, Jainism, Vaishnavism and Sikhism are written in Sanskrit language. Structure and form of all the Indian languages find their roots in Sanskrit. This is not without reason that Sanskrit is considered as the mother of all the Indian languages.

Hindi is one of the widely used languages in India, and has tremendous social and political impact emanating from its wide use by politicians, film makers, dramatist and musicians. Hindi was once a strong medium used by Indian national leaders for spreading the call for independence of India from the British rule. It is the official language of the Union of India. Although Sanskrit is the mother of many Indian languages including Hindi and there are many similarities between Sanskrit and Hindi as regards scripts, words and pronunciation, a number of dissimilarities and differences too do exist between the two. This article attempts to highlight some of the more important differences between the two Indian languages.

According to Hindu mythology, Brahma, referred to as grandfather introduced the language as medium of worship, for composing music for entertainment of God and Goddesses and writing literature in praise of the creator of universe. This is the reason that Sanskrit is called Dev Bhasha (language of God). During the middle of 18th century the world started to take interest in Sanskrit due to the discovery by famous historian Max Muller, of

some of the greatest scientific and mathematical formula, experiment, research, analysis and results in the supposedly oldest books in the world like, Veda and Purana written in Sanskrit. Going deep into the form and structure of the language would also make one astonished by the resemblance of the language with other lesser old heritage languages of the world namely Greek and Latin. It is believed that the available written oldest Sanskrit literature dates back to 2000 BC. Two of the greatest epics of the world, Ramayana and Mahabharata were written in Sanskrit. The Hindu rulers of India especially those belonging to Maurya, Sen and Kusha dynasties actively encouraged and patronized the great Sanskrit poets and dramatists for quite a long time. Even the Mughal emperors who ruled India during the last leg of Islamic rule, used to honor Sanskrit scholars as a part of their administrative policy.

Hindi or standard Hindi or high grammar Hindi is the language of people living in Delhi, Uttar Pradesh, Uttar Khand and other parts in Northern India. The dialect of Hindi also Known as Hindustani language started to be used as language for administrative purposes during 1600 AD in India. During that period Hindi did not have any recognition as separate language and was treated as part of Urdu language. From the first half of 19th century a pro-Hindi movement came-up ending in official recognition of Hindi as a separate language.

Sanskrit has a very complex system of grammar and composition structure comparable only with Greek and Latin and to some extent with German. Correct pronunciation is of supreme importance so long as Sanskrit is concerned, and slightest of deviation is strict no-no in Sanskrit. Hindi, on the other hand, is much easier in its grammar and composition structures with simple words and lesser importance attached to pronunciation. So far as literary work is considered Sanskrit is considered the richest in the world. Three greatest Political, Social and Romantic epics namely, Mahabharata, Ramayana and Abhigyan Shakuntalam are written in Sanskrit. Some of the Sanskrit Slokas give tremendous importance on musical notes attached to them which create an ambience of highest level of devotion and proven to be having psychological therapeutic values. Some of the great ancient research works on Finance, Economics, Political-science, Sociology, Ethics and

Human love & Sexuality were done in Sanskrit and considered to be highly relevant even today. Kautilya's Artha Shastra (collection of Economic theories), Chanakya's Rashtra Niti (Political theories) Ramanujam's Ganita Shastra (theory and explanation of Geometry and Arithmetic) and Batsayan's Kama Shastra (Synthesis of art and sexuality) are some of the piece of works written in Sanskrit revered till today by world scholars in their respective fields. But no Hindi novel has so far been able to stand up to be even compared with any of the Sanskrit novels and dramas written more than 1500 years from now.

The period between 17th and 20th century is known as golden period for Hindustani music. Most of the highly revered classical songs were composed in Hindi with relevant variations among the Hindi siblings like Maithili, Bhojpuri etc. Tansen, the great classical singer in the court of the Mughal emperor Akbar used to speak and sing in Hindi. Historical evidences show that Sanskrit in its pure and original form was used by royal families, Acharya Brahmins, priests, pundits (educated) and rich traders. Sanskrit in the form as used by the above mentioned people was not meant for use of common people. They used lesser pure version of Sanskrit known as Pali. During the onslaught of Muslim invaders, Hindu reformists and saints effectively used Sanskrit to counter the invasion of Islamic culture and language. Sri Chaitanya Mahaprabhu, Shankaracharya and Swami Vivekananda the famous Hindu Saints effectively used Sanskrit to spread the message of Hinduism across the world. During Indian independence movement, many revolutionary leaders of India took help of Sanskrit to infuse Hindu pride to ignite patriotism among the youth of India. It is no irony that the national song and the national anthem of India are written in Sanskrit.

Hindi has different kind of political and social relevance in India. After the baton of pro-independence leadership changed hand from collective leadership of Congress to Mahatma Gandhi, Hindi became a political weapon which Gandhi prudently used to spearhead the movement among the rural masses of India, and Hindi found its new anti English status among the people of Indian villages. Even Subhash Chandra Bose, more secular than Gandhi and ardent believer of armed struggle took resort to Hindi poems and songs,

especially composed to suit his views, to garner support of the Indian youth to build-up his own army to fight the powerful British army. In contemporary Indian politics Hindi is used by all the major political parties to boast patriotism and paint pro-people images for themselves before elections.

Sanskrit has lost practical importance with passage of time, and according to 2010 census only about 50000 people in India use Sanskrit as their day-to-day living language. On the contrary, Hindi is spoken, according to the same census, by roughly 250 million people in India and another 8-10million people in Pakistan. The reasons of such reverse directional movement are multiple. Firstly Sanskrit has from its inception been the language of the elite and the mass was barred using the language and enjoying its beauty. Secondly, Sanskrit is one of the few languages with very complex grammar and pronunciation system. There are quite a good number of words in Sanskrit vocabulary each consisting of 25 to 30 vowels and consonants forming combination between them. The language is highly identified with worshipping God (Paramatma) adhering Hindu religious strictures. The Slokas (Hindu hymns) are very difficult and need to be practiced to be correctly pronounced creating desired spiritual and psychological effects. Even dramas like Shakuntala based on Kalidas's Abhigyan Shakuntalam, one of the gems of world's priced novels based on romanticism and erotica ran in Indian theatre halls with the chairs as only spectator-audiences. Thirdly, with growth of more and more distorted versions of Sanskrit and Pali and influence of regional dialects especially in the eastern, north-eastern and southern part of India, the language lost any literary significance in today's social life of the people.

On the other hand, Hindi is comparatively much easier language than Sanskrit to speak, write and read. Politically it has much more mass appeal than Sanskrit has. For a long time in the history of democratic India political power at the central governance level is concentrated among the political parties originated and nourished in the Hindi-speaking belt of India. This has always added weight to the language. Bollywood, one of the richest so called film and music industry of the world, entirely depends on Hindi language for its survival and growth.

Conclusion

Sanskrit and Hindi are two languages spoken in India. These two languages show more differences between them when it comes to their grammar and characteristics.

Sanskrit is regarded as the parent language or the mother language. It is considered mother of several other Indian languages such as Hindi, Bengali, Marathi, Oriya, Assamese and Gujarati to mention a few. In fact it is true that Sanskrit has its influence on the Dravidian languages such as Telugu, Tamil, Malayalam and Kannada.

Hindi on the other hand is said to have been influenced by Sanskrit. It is developed from the other old languages like Khariboli. Hindi is one of the largest spoken languages of the world whereas Sanskrit ceased to be a spoken language.

It is important to note that both Sanskrit and Hindi belong to the Aryan group of languages. Hindi is characterized by the presence of only two genders namely the masculine gender and the feminine gender. On the other hand Sanskrit is characterized by the presence of three genders namely, masculine, feminine and neuter.

There are only two numbers in Hindi, namely, singular and plural. On the contrary Sanskrit boasts three numbers namely, singular, dual and plural. It is important to know that both Sanskrit and Hindi use the Devanagari script of writing. Sanskrit is one of the oldest languages of the world whereas Hindi is not very old when it comes to its use in the literary forms.

Sanskrit boasts the use of cerebral sounds prior to any other language of the world. It is believed that even Hindi borrowed cerebrals from Sanskrit. Sanskrit is the language declared perfectly fit to be used for the computer. On the other hand Hindi was not considered so. This is due to the fact that Sanskrit grammar is impeccable in the aspects of phonetics and phonology.

Sanskrit has a mythological back-ground and is believed to have been developed long before other classical languages of the world came in. On the other hand Hindi is much younger than Sanskrit and came to be recognized only in the 18th century.

Sanskrit has more complex grammar and composition structure in

comparison to Hindi.

Sanskrit has much greater presence in the field of science and arts than Hindi has.

Sanskrit had tremendous political and social significance in the past. In today's scenario Hindi carries much more political and social weight than Sanskrit does.

Sanskrit speakers have dwindled in number, while the reverse has happened for Hindi.

#### **References:**

- 1 History of Sanskrit Literature by Baldev Upadhyaya.
- 2 History of Sanskrit Literature By Prof. Jagarnath Pathak.
- 3 Hindi Sahitya, Yuga and Pravitryan by Dr. Shiv Kumar Sharma.
- 4 Hindi Bhasha Sahitya aur Nagri Lipi by Dr. Kanahiya Singh.
- 5 Hindi Bhasha aur Nagri Lipi by Bhola Nath Tiwari



#### B. Ganga Devi.

Technical Assistant, Dr. YSR State Museum, Telangana

# Musical Instruments as Depicted in the Miniature Paintings from the State Museum - A Study

Dr. Y.S.R. State Museum¹ located in the Public Gardens, Hyderabad, is one of the richest repositories of antiquities and art objects in the country. The present Museum building reflects the Indo-Islamic architecture with subtle domes, high arches, stylistic windows and projected eves. It was originally constructed in 1920s to house a rich collection of dolls of the Nizam's daughter. Mir Osman Ali Khan, the VII Nizam first conceived the idea of a new Museum to be developed exclusively to display art objects and converted this building in to a Museum complex. In 1930, he contributed his personal collection of art objects along with the antiquities recovered from the Nizam's dominion for display on the advice of Dr. Ghulam Yazdani, the then Director of Archaeology Department and it was named as Hyderabad Museum, subsequently renamed as the State Museum under the Department of Archaeology and Museums.

The State Museum<sup>2</sup> of Hyderabad covers almost every aspect of cultural achievement from pre-historic times to present day. More than twenty sections are devoted to the ancient and medieval period which attracts thousands of visitors every day. The total number of paintings in the State Museum are 2767, in that a rare copies of the ancient paintings of Ajanta, Ellora and a Miniature paintings of Deccani School, Rajasthani, Pahad and Congra schools and some other ragamalas i.e., Raga Ragini Paintings, European paintings, Isphahan and Chugtai paintings are attracting the attention of the visitors every day. A fine collection of contemporary art paintings by local artist and distant have been beautifully exhibited in the Museum even today.

Miniature Paintings:

Miniature Paintings<sup>3</sup> are mainly illustrative and depict Mythology,

love, Poetry and moods of music. There are various schools in a miniature art like Jain miniatures, Mughal miniatures, Rajasthani miniatures (Mewar, Jaipur, Bikaner, Bundi, Kotah and Kishan Bagh), Deccani miniatures and Samsthan miniature paintings.

Mughal Miniature Paintings:

The Mughals were enlightened patrons of art under whom architecture and Painting enjoyed a new flowering, Akbar one of the most enlightened rulers in history encouraged a vital interesting school of painting. He invited hundreds of painters from all over India including Gujarat and Rajputana and entrusted them with the work of illustrating the master pieces of Sanskrit and Persian literatures. The Mahabharata of which Akbar's own copy under the name of "Razm Nama" with 169 pictures is preserved at Jaipur, the "Hamza Nama" a book of romantic tales for which 1375 Painters were executed on cloth, the Ramayana the Akbar Nama (Life of Akbar by Abul Fazl) each of which was illustrated jointly by a number of painters.

Jahangir an enthusiastic lover of painting and generous patron of the arts used to pride himself on his critical powers of appreciation. "I am very fond of pictures" he said, and have such discrimination in judging them that I can tell the name of the artists. They are mostly convicted with episode from his own life. He was passionately fond of animals and birds, of which many masterpieces were, at his command painted by ustad Mansoor. Portraits of noble man and saints and scenes from court were popular.

Rajasthani Miniature Paintings:

The pictorial art of Rajasthan 16-17th century shows the Indian genius in its pure form,and must appeal intimately to those who are attracted by the theme of love and devotion. Rajasthani pictorial art shows all that is best and of universal appeal in the emotion life of the Indian people. In the words of Dr. coomaraswamy "the work of the rajput painters deserves to be given an honourable place amongst the great arts of world. "Its central theme is love. Love is conceived as the means and symbol of all union. The lovers represented are always Radha and Krishna.

The themes of Rajasthani miniatures are as varied as the medieval literature of Hindu India, in which the sentiments of love and devotion are

mingled with an exuberant joy of life.

The idea of associating music with painting is unique to Indian art. The Raga Ragini (Garlands of Ragas) paintings which had their origin during the 15-16th centuries received the inspiration from the rich Sanskrit and hindi literature, which is filled with poetic beauty, literary fervour, folk songs, devotional hymns and religious poetry. The names of the ragas are linked to their geographical distribution. The different Ragas were appropriated to different seasons, connecting certain strains with certain ideas. Kangra school of paintings:

Kangra School which flourished in the late 18th&early 19th centuries. The even present theme of Himalaya art is Krishna at his boyhood pranks and his amours with Radha. Dance and music in sylvan surroundings is a recurrent motif of this school. The paintings of Basholi shows unusual brilliance of colour and animated expression. Rhythm, spacious composition and brilliant colour harmonies entitle them to a very high place amongst the pahari master pieces. The paintings of kangra exhibit the fine workmanship of Mughal miniatures. Their tones are subdued and the lines are fine and melodious, especially in the flaming beauty of female figures illustrating the delicate graces of Indian womanhood.

Deccani Miniature paintings:

As an off shoot of the Mughal School and with the encouragement of the local rulers of the Deccan States of Golconda and Bijapur, the art of Deccani Painting developed its provincial idiom in the 17th Century. The subjects how great catholicity, the painters experimenting with portraits, book - Illustrations, Ragamalas and court and Seraglio scenes. Large - scale paintings on canvas was also attempted with success. The style and themes in Deccani Miniature are an amalgamation of various art elements and influences especially the elements of early indigenious art traditions of the Deccan.

TANPURA (PL-II, V, IX, X, XI, XIII)

The tanpura or tambura is a long-necked plucked string instrument found in various forms in Indian music. The name tanapura is derived from tana, referring to a musical phrase, and pura, which means full or complete. It has many different names according to region also known as tambura in south

India. Hindustani musicians favour the term tanpura whereas Carnatic musicians say 'tambura'; 'tanpuri' is a smaller variant used for accompanying instrumental soloists. It is designed in three different styles: Miraj, Tanjore, and Tamburi. In Miraj and Tanjore styles the tanpura is 3 - 5 feet long, but in the tamburi style it is 2 - 3 feet long.

Tanpura form the root of the ensemble and indeed of the music itself, as the tanpura creates an acoustic dynamic reference chord from which the ragas (melodic modes) derive their distinctive character, color and flavor. Concerning its history, A.D, Ranade States: "The first unambiguous reference to the tanpura is in Sangit Parijat (1620). It is neither mentioned by the earlier texts nor does it find a place in sculptures". Stephen Slawek notes that by the end of the 16th century, the tanpura had "fully developed in its modern form", and was seen in the miniature paintings of the mughals.

The body shape of the tanpura somewhat resembles that of the sitar, but it has no frets as the strings are always plucked at their full lengths. One or more tanpuras may be used to accompany vocalists or instrumentalists. It has four or five (rarely six) metal strings, which are plucked one after another in a regular pattern to create a harmonic resonance on the basic notes of a key. Deccan miniature Painting - A King with a Musician sitting before him. Musician is holding a Tambura in his right hand and he is in a sitting posture. King holding a bird in his right hand and holding a Khattar in his left hand and King was listening to music (ACC.NO. P1785)

Deccan Miniature painting, a lady seated before a lady musician. The musician playing sitar another lady is listening to the Music. The painter name is Kareem Baksh (ACC.NO. P3625)

Deccan Miniature Painting, Rama and Sita are seated on the throne and listening to the Music. The Musicians are holding Pakhawaj, Sitar and another Musical instrument. Hanuman is massaging the feet of Rama, a garden is shown in fire ground and a very big Royal Palace. (ACC.NO. P3671)

Jaipur School of Painting, Radha and Krishna with Gopikas and Musicians. The Musicians are playing Tanpura and Pakhawaj, another attendants are holding a objects. (ACC.NO. P5646)

Rajasthani Miniature Painting. A saint with an attendant and listening to the Music. The Musicians are playing Dhol and Tanpura. It is Devangandhari Ragini. (ACC.NO. P5649). A ladies party by Ustad Hamid, Rukunuddin, Bikaner (PLATE.NO.III)

SITAR (PL-I, II, VI, VII, VIII, XII)

The sitar is a plucked string instrument used mainly in Hindustani music and Indian classical music. The instrument is believed to have been derived from the veena, an ancient Indian instrument, which was modified by a Mughal court musician to conform with the tastes of his Mughal patrons and named after a Persian instrument called the setar (meaning three strings). In appearance, the sitar is similar to the tanpura, except that it has frets. The Hindi and Urdu word sitar originally derives from Persian Setar, literally meaning three strings. Another etymology is that it may be derived from sanskrit words saptatantri veena (seven stringed veena), which later was called as sattar (seven strings) and then eventually became sitar. The instrument is thought to have been a version of the Veena, another prominent instrument in Carnatic and Hindustani music, altered in order to conform with Mughal tastes. The sitar flourished in the 16th and 17th centuries and arrived at its present form in 18th century India, gaining prominence in the royal court of the Mughal Empire based in Northern India.

A sitar can have 18, 19, 20, or 21 strings. Six or seven of these are played strings which run over curved, raised frets, and the remainders are sympathetic strings. The frets are movable, allowing fine tuning. The played strings run to tuning pegs on or near the head of the instrument, while the sympathetic strings, which are a variety of different lengths, pass through small holes in the fretboard to engage with the smaller tuning pegs that run down the instrument's neck. Materials used in construction include teak wood or tun wood, which is a variation of mahogany, for the neck and faceplate (tabli), and gourds for the resonating chambers. The instrument's bridges are made of deer horn, ebony, or very occasionally from camel bone. Synthetic material is now common as well. It is balanced between the player's left foot and right knee. The surbahar is a larger sitar with a broader fret-board and thicker strings.

Indian painting - Raga Ragini painting. A Ragini holding a Tambura in his left hand a peacock was shown as attracted by her music and the background scene was indicated to the Vasantha Ruthu (ACC.NO. P2209)

Rajasthani Miniature Painting. Radha & Krishna with Gopikas and Musicians. Both are listening to the Music with a very interestingly sitting on a throne. The Musicians are Holding Pakhawaj and Tanpura. The background scene is indicating the Kartika Masa. (ACC. NO. P6342/B)

Rajasthani Miniature Painting. The King & Queen are sitting on a throne and listening to the Music. The Musicians are playing sitar and Dhol (ACC.NO. P6821).

Kangra School of Miniature painting. Portrait of a lady musician with a Tampura and deer's are shown as attracted by her music the background scene was snow field with green trees. (ACC.NO.P3669).

Mughal miniature painting- prince Dara shikoh and Rana dil. (PLATE.NO. I). Krishna gathering lotuses in a lake, kishangarh (PALTE.NO. II).

DHOL (PL-II, III, V, XI)

Dhol can refer to any one of a number of similar types of double-headed drum widely used, with regional variations, throughout the Indian subcontinent. Its range of distribution India, Bangladesh and Pakistan primarily includes northern areas such as the Punjab, Haryana, Delhi, Kashmir, Sindh, Assam valley, Gujarat, eastern Maharashtra, Konkan Afghanistan and Goa, Karnataka, Rajasthan and Uttar Pradesh. The dhol is a drum that dates back to the 15th century. It was probably introduced to the Indian subcontinent via the Persian drum type dohol. Evidence for this is found in Ain-i-Akbari, which describes the use of duhul in the orchestra of the Mughal emperor Akbar the Great. The Indo-Aryan word dhol appears in print around 1800 in the treatise Sangitasara.

The dhol is a double-sided barrel drum played mostly as an accompanying instrument in regional music forms. dhols can be found in varying shapes and sizes and made with different woods and materials (fiberglass, steel, plastic). The drum consists of a wooden barrel with animal hide or synthetic skin stretched over its open ends, covering them completely. These skins can be stretched or loosened with a tightening mechanism made

up of either interwoven ropes, or nuts and bolts. Tightening or loosening the skins subtly alters the pitch of the drum sound. The stretched skin on one of the ends is thicker and produces a deep, low frequency (higher bass) sound and the other thinner one produces a higher frequency sound. Dhols with synthetic, or plastic, treble skins are common.

The dhol is played using one or two wooden sticks, usually made out of bamboo and cane wood. The stick used to play the bass side of the instrument, known as the dagga in Punjabi, and is bent in a quarter-circular arc on the end that strikes the instrument. The other stick, known as tihli, is much thinner and flexible and used to play the higher note end of the instrument. A related instrument is the dholak or dholki. It is a double sided barrel drum. The drum is slung over the neck of the player with a strap usually made up of ropes or woven cloth.

Krishna gathering lotuses in a lake, kishangarh (PLATE. NO. II).

A ladies party by Ustad Hamid, Rukunuddin, Bikaner (PLATE.NO. III).

Rajasthani Miniature Painting. A saint with an attendant and listening to the Music. The Musicians are playing Dhol and Tanpura. It is Devangandhari Ragini (ACC.NO. P5649).

Deccan Miniature Painting, Rama and Sita are seated on the throne and listening to the Music. The Musicians are holding Pakhawaj, Sitar and another Musical instrument. Hanuman is massaging the feet of Rama, a garden is shown in fire ground and a very big Royal Palace. (ACC.NO. P3671).

PAKHAWAJ (PL-VI, VII, XIII)

The pakhawaja or mridang is an Indian barrel-shaped, two-headed drum, a variant and descendant of the older mridang. It is the standard percussion instrument in the dhrupad style and is widely used as an accompaniment for various forms of music and dance performances. The pakhavaja has a low, mellow tone, very rich in harmonics. Set horizontally on a cushion in front of the drummer's crossed leg, the larger bass-skin is played with the left hand, the treble skin by the right hand. The north Indian version of the Mridangam, one side of the drum larger than the other.

The word Pakhawaj is of Prakrit origin, whose Sanskrit equivalent is paksavadya. This word is derived from the words paksa (a side), and vadya (a

musical instrument), it is said that, during the 14th century, the great mridangists experimented with the materials used in mridang construction, and finally started using wood for the main body as opposed to the original clay. Thus, a new name pakhawaj emerged, whilst the older name, mridang was still used.

Rajasthani Miniature Painting. Radha & Krishna with Gopikas and Musicians. Both are listening to the Music with a very interestingly sitting on a throne. The Musicians are Holding Pakhawaj and Tanpura. The background scene are indicating the Ashada Masa.(ACC.NO. P63425/A).

Rajasthani Miniature Painting. Radha & Krishna with Gopikas and Musicians. Both are listening to the Music with a very interestingly sitting on a throne. The Musicians are Holding Pakhawaj and Tanpura. The background scene is indicating the Kartika Masa. (ACC. NO. P 6342/B).

Jaipur School of Painting. Radha and Krishna with Gopikas and Musicians. The Musicians are playing Tanpura and Pakhawaj, another attendants are holding a objects. (ACC.NO. P5646).

#### **End Notes:**

- 1. P. Jogi Naidu A.P. State Museum, Hyderabad, in the year 2000. Pg. No. 1
- 2. Ibid Pg.18
- 3. Vasudeva S. Agrawala, (V.S. Agrawala)The Heritage of Indian Art in march 1964, Pg. 32.
- 4. Ibid Pg.33

5. Ibid Pg.34

6. Ibid Pg.35

- 7. Ibid Pg.36
- 8. Mohinder Singh Randawa & John Kenneth Galbraith Indian Painting The scenes, Themes and Legends, pg. 51.
- 9. Ibid Pg.99

10. Ibid Pg.109.