DABEER

ISSN: 2394-5567 S. No. 11 Vol.: 4, Issues : 2 & 3 April - September 2017

# DABEER

**Quarterly Literary Journal** 

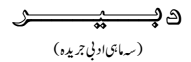


April - September 2017



ISSN:- 2394-5567 (UGC No. 47011) S. No. 11

بخواندم یکی مرد هندی دبیر سخن گوی و گوینده و یاد گیر



شاره ۲ و ۳

جلد\_ہم

ايريل تا ستمبر كالخاء

☆ایڈیٹر☆ احدنو يدياسراز لان حيدر

Mob. no. 09410478973

☆مراسلت كاپته☆ دبيرحسن ميموريل لائبرريي ۱۲\_چودهري محلّه (جنوبي)، كاكوري بكصنو ١٠١١٢

dabeerpersian@rediffmail.com

اريل تا تمبر المائع

#### لمحلس مشاورت الم

ىروفىسرغمر كمال الدين، شعبه فارسى بكھنۇ يونيورىشى بكھنۇ پروفیسرسید محمد اصغرعابدی، شعبہ فارسی، اے ایم بوعلی گڑھ یروفیسرمسعودانورعلوی،شعبهٔ عربی علی گڑھسلم یو نیورسٹی علی گڑھ یروفیسرعراق رضازیدی،صدرشعبهٔ فارسی، جامعه ملیهاسلامیه، د، ملی یر وفیسرطا ہر ہ وحیدعباسی ،شعبۂ فارسی ، برکت اللہ یو نیورسٹی ، بھویال یروفیسرمحدمظهرآصف،شعبهٔ فارسی، گوبانی یونیورشی،آسام یروفیسرعزیز بانو،صدرشعبهٔ فارسی، مانو،حیدرآ باد یروفیسرو جیدالدین، شعبه عربی وفارسی، برو دایو نیورشی، برو درا، گجرات پروفیسرعابد حسین،صدرشعبهٔ فارسی، پینه یونیورسی، پینه ىروفىسراخلاق احمر،شعبهٔ فارسی، جواہر لال نیر ویونیورسٹی، دہلی پروفیسرعبدالحلیم،صدرشعبه فارسی، جامعه ملیهاسلامیه، د ملی ر وفیسر رضوان اللّٰد آروی، شعبهٔ فارسی، ایچ ڈی جین کالج، آرہ، بھوج پور ڈاکٹر صالح رشید،صدر شعبہ عربی وفارسی،اله آباد بونیورشی،اله آباد احمایی، کیپر (مینسکر ٹ)،سالار جنگ میوزیم،حیدرآباد، تانگانه ڈاکٹر عطاخورشید،مولانا آزادلائبربری،اےایم بوعلی گڑھ ڈاکٹرمظہرعالمصدیقی،نا گپور ڈاکٹر جہانگیرا قبال،کشمیر یو نیورسٹی،کشمیر ڈاکٹر محمد شعائر اللہ خال وجیہی قادری رامیوری مسٹن گنج ،رامیور ڈاکٹر انجمن ہانوصد تقی ،کرامت گرلس گالج ،کھنؤ ڈاکٹرسیدہ عصمت جہان، مانو،حیدرآ باد ڈاکٹرنکہت فاطمہ، شعبہ فارسی ، مانو ،کھنؤ کیمیس ،کھنؤ ڈاکٹر شبیب انورعلوی ،شعبہ فارس بکھنؤ یونٹی بکھنؤ سيدعا دل احمد محكمه آثار قديميه، حيدر آباد، تلنگانه مولا ناشبیهانوارعلوی،خانقاه کاظمیه، کا کوری

المهريويو كميتى المهريويو كميتى المهريويو كميتى المهريويويوي الموقع المرافرة المرافرة المرافرة المرافرة المرافرة المرافرة المرافرة المرافرة المرافرة المرافق المرافق

پوفیسرسیدهسن عباس، دارت که میر در میر و فیسرسیدهسن عباس، دائر کر رضالا بجریری، دا مپود پروفیسرسیده شعبه فارت ایم ایولی گره هر پروفیسرشامه نوخیرا عظمی، شعبه فارتی، دی ایو، دیلی پروفیسرشامه نوخیرا عظمی، شعبه فارتی، با نو، حیرا آباد دا کر هم و قبل صدر شعبه فارتی، بی ایج ایو، وارانی دا کر هم و قبل می شعبه فارتی، ای ایج ایو، علی گره دا کر هم توصیف، شعبه فارتی، ای ایم ایو، علی گره دا کوری به شعبه فارتی، ای ایم ایو، علی گره دو الورین حیدرعلوی، مدیر شس مایی د تصفیه کا کوری به کسنو دو الورین حیدرعلوی، مدیر سه مایی د تصفیه کا کوری به کسنو سیدتی عباس کیفی، مدیر سه مایی د مقار شقیق کرد، بهار

۴ معاون مدیر ۴ عاطفه جمال ریسرچاسکالر،شعبهٔ فاری بکھنؤیو نیورش بکھنؤ اربيل تا سمبر بحابي

فهرست مندرجات

|                   | صفحه                                                                | مقاله زگار                    |                                                | عنوان                   |      |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------------|-------------------------|------|
|                   | ۴                                                                   | از لان <i>حيدر</i>            |                                                | ادارىي                  | _1   |
|                   | ۵                                                                   | ڈاکٹرصالحەرشید                | ہے چراغ دیر کی جانب                            | محيط اعظم _             | ٦٢   |
|                   | 11                                                                  | ڈ اکٹر افتخاراحمہ             | ررحمانی:ایک عهدساز شخصیت                       | مولا ناابوالخير         | ٣    |
|                   | 20                                                                  | ڈاکٹر لیلیٰ عبدی <i>خ</i> ستہ | ئى متون عرفانى ( ڈا کٹر محمد رضا شفیعی کد کنی) | ا <i>ر</i> يان ميں تقيم | ٦۴   |
|                   | ٣٣                                                                  | ڈاکٹر صدیقہ سا دات رجایی زادہ | لى تصنيفات مي <i>ن رومي كااثر</i>              | علامها قبال             | _۵   |
|                   | <b>~</b>                                                            | ڈاکٹرانجمن بانوصد نقی         | اه ظفر کی ایک اہم ادبی شخصیت: قاضی محمر صادق   | عهر بها درشا            | _4   |
|                   | ۷۴                                                                  | ڈاکٹر <b>فو</b> زیدوحید       | يى تراجم                                       | پنچ تنز کے فار          | _4   |
|                   | <b>∠</b> ∧                                                          | ڈاکٹرنتیسم جہاں               | بارباعیات:ایک مطالعه                           | غالب کی فارسح           | _^   |
|                   | 19                                                                  | ڈا <i>کٹر تنوبر</i> ے         | شمس البرين <b>فقير د</b> ہلوي                  | شا گردان میر            | _9   |
|                   | 91                                                                  | ڈاکٹرسیداحمہ میاں زیدی        |                                                | اميرخسرواوره            | _1•  |
|                   |                                                                     |                               |                                                | ميراث خطى               | ☆    |
|                   | 1+1"                                                                | ڈاکٹر ناہیدز ہرا              | سیرشہرستانی کے دیوان کے چندا ہم خطی نسخے       | مرزاجلال                | _1+  |
|                   |                                                                     |                               |                                                | وكنيات                  | ☆    |
|                   | 1+4                                                                 | ى ڈاکٹر عبداللہ امتیاز        | ادب پرِفاری کےاثرات: دکنیادب کے تناظر میر      | اردوز بان وا            | _11  |
|                   | 110                                                                 | ڈا کٹر حناانگی                | ہی میں علم کی سر پرستی                         |                         | _11  |
|                   |                                                                     |                               |                                                | حپثم بینش               | ☆    |
|                   | 171                                                                 | ڈاکٹرعطاخورشید                | ئےافق:ا یک تعارف                               |                         | _الا |
|                   | 1121                                                                | نورعالم مصباحي                | وریٌ کی نعتیه شاعری:ایک جائزه                  | شاهوجيدرامپ             | -۱۴  |
| English Aritcles: |                                                                     |                               |                                                |                         |      |
| 1.                | Urfi: A brightest luminary in the poetic firmanent                  |                               |                                                |                         |      |
|                   |                                                                     |                               | Dr. Sakina I. Khan                             | 3                       |      |
| 2.                | Persi                                                               | an Influence in Bengali       | Language and Literature                        |                         |      |
|                   |                                                                     |                               | Dr. Atiqur Rahman                              | 10                      |      |
| 3.                | Rumi and his message of love, brotherhood and peaceful co-existence |                               |                                                |                         |      |
|                   |                                                                     |                               | Dr. Rozina Khatun                              | 18                      |      |
| 4.                | Prac                                                                | etice of the robes of hono    | our under the Mughals                          |                         |      |
|                   |                                                                     |                               | Mohammad Anash                                 | 28                      |      |

### ادارىي

رب ذوالجلال کی عناییتی جس کی توصیف کے لئے نہ اس روئے زمین پرقلم کی مقدار ہے اور نہ ہی سیا ہی وافر مقدار میں موجود ہے نہ اس کی توصیف شروع ہوئی ہے اور نہ تم ہوسکتی ہے اس قدروسیج اور ضحیم کام کواس کے نبی خاتم النہین رحمت اللعالمین سیدنا مولا ناحم مصطفی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس قدر آسان فر مایا کہ کہد دیا وہ'' میرارب ہے''۔ تمام بڑائی ، تعریف وتوصیف ، عاجزی واکساری سب اس چھوٹے سے جملے جس کی تشریح ناممکن ہے میں ساگئیں ۔ اسی الرحمٰن والرحیم نے انسان کو علم کی دولت سے نواز ااور لکھنے پڑھنے سوچنے سمجھنے کی طاقت عطا فر مائی ، ایک مخصوص جماعت کو اپنا دبیر مقرر کیا جو اس کے احکام کی تشریح کر کے تمام عالم کے انسانوں تک پہنچاتے رہتے ہیں۔

علم کواللدرب العزت نے گونا گوں صفات کا حامل بنایا جہاں اس کے ذریعہ ایک طرف تشریح و تبلیغ ، گمر ہی میں روشنی پیدا کرنا ، جھٹتے ہو کے وراستہ دکھنا نے کا کام لیا گیا و ہیں دوسری طرف اپنی تاریخ ، تہذیب ، ادب و ثقافت کی حفاظت بھی علم کے ہی حصہ میں آئی نے طاہر ہے اگر ہم اپنی تاریخ کو بھول گئے ، ادب سے دست بردار ہو گئے ، اسلاف کی یا دچھوڑ دی ، مردان خدا کی راہ چھوڑ دی تو علم بے کار ہوجائیگا۔ لہذا علم کی تحصیل اور ترویخ واشاعت کے ساتھ ساتھ اس کی حفاظت اور یا سداری کرنا ہما راعلمی فریضہ بھی ہے ، دینی فریضہ بھی ہے اور دینوی فریضہ بھی۔

علم کے ہی قدر دانوں، عالموں، ادیوں، مورخوں، نقادوں کی کاوشوں کاثمرہ'' دیر' بھی اسی وجہ ہے مسلسل نئے نئے مندرجات کے ساتھ سامنے آرہا ہے کیونکہ اہل علم اس میں اپناعلمی تعاون برابر پیش کررہے ہیں۔ ہم معذرت خواہ ہیں کہ مجلّہ کی چوتھی جلد کا دوسرا شارہ اپنے وقت پر منظر عام پر نہ آسکا تیسر سے شارے کا وقت بھی آگیا لہٰذا ہم نے یہ فیصلہ کیا کہ دوسر سے اور تیسر سے شارے کی اشاعت ایک ساتھ کر دی جائے۔ انسان غلطیوں اور کوتا ہیوں کا مجموعہ ہے ہماری اس کوتا ہی کوبھی انشاء اللہ اساتذہ کرام معاف فرمائیں گے اور پر امید ہوں کی اپنی دعاؤں میں بھی جگہد سے جماری اس کوتا ہی کوبھی انشاء اللہ اساتہ کہ کرام معاف فرمائیں گے اور پر امید ہوں کی اپنی دعاؤں میں بھی

ازلان حيرر

**ڈاکٹرصالحدرشید** صدرشعبۂ عربی وفارس الد آباد یو نیورسٹی،الد آباد

## محيط اعظم سے چراغ دري اجانب

چکیده: بهند وستانی فارسی شاعر و ل میں جن او گول کو سب سے زیادہ شہرت ملی ان میں خرو ، فیقی، بیدل، غالب اور اقبال ہیں۔ ان میں بیدل اور فالب کا اپنا کیک الگ مقام ہے، بیدل ایک صفت انسان تھے اور ان کی متصوفانہ طبیعت کا اثر ان کی شاعری میں ہجر پور تظر آتا ہے قناعت، فقر ، غنا، دنیا سے بے مباتی جیسی چیزیں جگہ دکھائی دیتی ہیں ان کے ساجہ مشکل الفاظ اور چست بیانی کا ایک الگ ہی رنگ بیدل کی شاعری میں پایا جاتا ہے۔ جبکہ غالب ہی مشکل پسند شاعر ہیں، روانی ،سلاست، قمر ،متصوفانہ خوالات کی ہی چیز میں ان کے معیار کو محم خبیبی آنکا جا سکتالیکن کسی صوفی کا شاعر ہی ہو نااور کسی شاعر کا صوفیانہ شاعری کرنادونوں الگ الگ با تیں ہیں۔ مقالہ ہذا میں فارسی کے دونوں بیند و ستانی شعر او یعنی بیدل اور غالب کی مشوید سومیط اعظم اور چراغ دیر پر گفتگو می کئی ہے۔

کلیدی الفاظ: فارسی شاعری، بیدل، غالب، محیط اعظم، چراغ دیر

ابوالمعانی مرزاعبدالقادر بید آل اور مرز ااسدالله خال غالب کے درمیان تقریباً ڈیڑھ صدی کا زمانی فرق ہے۔ مکانی اعتبار سے دونوں کا ہی تعلق ہندوستان سے ہے۔ان دونوں کے کلام میں ہندوستانی عناصر جا بجا موجود ہیں۔مرز ا غالب نے بیدل کی عظمت کا اعتراف ان الفاظ میں کیا ہے۔

> ہرغنچ اسدبار گہ شوکت گل ہے دل فرش رہ ناز ہے، بید آل اگر آوے غالب کا خامہ گہر بار ہے کیونکہ ہے فیض بیعت بید آل بہ کف اسد، بید آل کا ایک شعر ہے ہے مالی خبران قافلہ دشت خیالیم رنگ است بگردش قدمی نیست درینجا

بیدل کے مطابق ہمارا وجود کیا ہے؟ دشت خیال سے گذرتا ہوا قافلۂ پہاں رنگ کی گروش کا احساس ہوتا ہے قدم کی آ ہے کا نہیں ۔ پروفیسر نبی ہادی کے مطابق انسانی وجود کو دشت خیال سے گذرتا ہوا قافلہ کہتے ہوئے' بید آل اپنشداور ویدانت کی فکر سے متاثر نظر آتے ہیں ۔ بیدل حقیقت کو جامد تصور نہیں کرتے ۔ وہ حقیقت کوخلق ہوتا، وجود میں آتا ایک مسلس عمل خیال کرتے ہیں ۔ ان کی ایک مشہور مثنوی محیط اعظم ہے جس میں وہ فرماتے ہیں کہ یے گل وگلشن سب مثالی صورتیں ہیں، جو پچھ خیال جا ہتا ہے، ایک خیالی صورت بنالیتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ تو خود دل ہی کا ایک گل ناشگفتہ ہے ور نہ حقیقت یہ ہے کہ بہار ابريل تا تمبر المائع

چه اصل و چه فرع از نهال اوست

یقین یک گل از باغ تسکین اوست

که علم و عیاں نیست جز نیرنگ دل

بمعنی تو لفظی و دل دفتر است

ازان پرده دل برون نیستی

بود جمله منقوش لوح مثال

فیال آنچه بیند خیال است و بس

نفاوت اگر مست جز وہم نیست

تو ہم گل ناشیب دل است

بغیر از تو از خود گلی در وجود

چه ذبهن و چه خارج از خیال اوست
گانها جمه نقش تکوین اوست
مشو غافل از باغ نیرنگ دل
به ظاهر تر اگرچه دل در بر است
کی فهم خود کن تو خود کیستی
دلت هر چه اندیشد اندر خیال
گل وگشن دل مثال است و بس
درین دائرهٔ ذبهن خارج کی است
تعلق بهار فریب دل است
وگر نه ندارد بهار شهود

یہ اشعار بید آل نے ایک راجا کے سوال کے جواب میں ایک رقی کی زبانی کہلوائے ہیں۔ قصہ کچھ یوں ہے کہ ہندوستان کے ایک راجا نے ہر طرح کے ماہرین فن کواپنے فن کا مظاہرہ کرنے کی دعوت دی۔ ایک بازیگر نے کلڑی کا ایک گھوڑا چیش کیااور کہا کہ بیسرعت اندیشہ یعنی خیال کی رفتار سے دوڑتا ہے۔ راجا اس پر بیٹھا اور چکرا کر گرگیا۔ (خیال کی رفتار کی تاب جسم ندلا سکا) راجا اس وقت جنگل میں تھا۔ اسے جب ہوش آیا تو بھوک پیاس سے نڈھال ہو چکا تھا۔ اسے ایک شودر عورت نظر آئی ۔ حالات کچھا لیسے بنے کہ راجا کو اس سے شادی کرنی پڑی۔ وہ دس برس اس کے ساتھ رہا۔ پچھا مودر عورت نظر آئی ۔ حالات نیم ہوئے۔ تھا پڑا۔ ناچار خودگئی کا قدم اٹھانا پڑا۔ سب سے پہلے راجا آگ میں کو دا۔ گر یہ کا وہ وہ اپنا در بار نظر آیا۔ اسے لگا ابھی دو گھڑی پہلے تو وہ اپنے در بار میں موجود تھا۔ پھر اس کے پچھلے دس برس کیا تھے؟ اس کے جواب کی تلاش میں وہ صحرا میں گھومتا پھر ااور ایک بار پھر اسی بستی میں پہنچ گیا، جہاں اس نے دس برس گذار سے تھے۔ وہاں اس کا خاندان موجود تھا اور اس کا انتظار کر رہا تھا۔ اس کی سمجھ میں نہیں آیا کہ یہ ماجرا کیا ہے؟ لہذاوہ رشی کورجوع کرتا ہے اور وہ اسے بتا تا ہے کہ پیطسم خود اس کا پیدا کر دہ ہے۔ غرض کہ یہ مثنوی پوری طرح ہندوستانی افکار پر بمنی ہے۔ کرش کہ یہ مثنوی پوری طرح ہندوستانی افکار پر بمنی ہے۔ غرض کہ یہ مثنوی پوری طرح ہندوستانی افکار پر بمنی ہے۔ غرض کہ یہ مثنوی پوری طرح ہندوستانی افکار پر بمنی ہے۔ ایک خالم کو جب یہ خیال آتا ہے کہ بیط سم خود اس کی گھری بنارس میں پاتے ہیں۔ وہ اپنے ایک شاگر دشاہ میاں دادخاں کو ایک تھے ہیں جس میں بنارس کی تعریف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ایسا شہر کہاں بیدا ہوتا ہے اور پر شعر

عبادت خائد ناقوسیان است همانا کعبئه مندوستان است

اس شعر کی روسے میہ کہا جا سکتا ہے کہ ہندوستان دیر ہے اور بنارس اس کا چراغ۔ بنارس پر غالب اس طرح فریفتہ ہوئے کہ مثنوی چراغ دیر وجود میں آگئی۔نتالیا پریگارنا نے اس کے عنوان' چراغ دیر' کی علامتی اہمیت پرروشنی ڈالتے

ہوئے لکھاہے ِ

'' مشرق کے اسلامی ممالک میں ، اسلامی مقدس مقامات کی زیارت کے دوران ، عیسائیوں کی خانقا ہیں تھکے ماندے مسافروں کے لئے اکثر جائے پناہ کا کام دیتی تھیں۔ فرانسیسی مستشرق لوئی مسن یون نے دیر ، گبر بچہ اور چراغ کی جو مشرقی شاعری کی شعری اصطلاحات بھی ہیں ، یوں تشریح کی ہے ۔

زائرین کے ججرے میں نو جوان را ہب، گہر بچہ چراغ لئے داخل ہوتا ہے اوراس لمحہ نو جوان کے حسن کا تصور نیز تاریک ججرے میں پھیل جانے والانورایک پر اسرار مفہوم کا حامل ہوجا تا ہے۔اس صورت حال کا اشعار میں گن گان کرتے ہوئے صوفیاء نے اس سے متعلق تصورات کوسفر کی صعوبتوں کے بدلے حاصل ہونے والے انعام کی علامت اور حسن کے مشاہدے اور عرفان کے پیکر خیالی میں تبدیل کر دیا۔''

بیدل فرماتے ہیں:

ہر شخی سنجی کہ خواہد صید معنی ہاکند چون زبان می بایداول خلوتی پیدا کند اور غالب خاموثی کوم مراز تصور کرتے ہوئے چراغ دریکا آغاز یوں کرتے ہیں:

نفس باصور دمسازاست امروز مخموثى محرم رازاست امروز

مثنوی چراغ در ایک مخصوص تہذیب کی آئینددار ہے۔اس میں بیدل عناصر ترکیبی کی حیثیت ہے موجود ہیں۔
تہذیب ایک حرکی شے ہے۔ یہ بدلتی رہتی ہے۔اس تبدیلی کی مختلف وجو ہات ہیں۔ جغرافیا کی حالات بھی اس پراثر انداز
ہوتے ہیں۔ یہ ایک واضح حقیقت ہے کہ عالب کا بنیادی رشتہ ہندا آریائی تہذیب سے ہے۔اسلامی تہذیب کے تقاضے بھی
ان پر عالب رہے لیکن بھی بھی انھوں نے ان مذہبی مسلمات سے انحراف بھی کیا۔ یہ انحراف ہماری مشتر کہ تہذیبی روایت
کے سبب ممکن ہو سکا۔ عالب جس تہذیب کے پروردہ تھے یعنی اسلامی تہذیب ،وہ اس قتم کے انحراف کی اجازت نہیں
دیتی۔ یہ عالب کی کشادہ ذبنی ہے کہ انھوں نے چراغ دیر جیسی مثنوی تخلیق کی۔وہ اس مثنوی میں فکری روایت کے شاعر نظر
آتے ہیں۔ عالب کی زندگی پرنگاہ ڈالیس تو ایک زندگی ان کی وہ نظر آتی ہے جوان کے سرایے ،روز مرہ اور آپسی تعلقات
کیشکل میں ہے۔فل ہر ہے ایسی زندگی کا تعلق اس انسانی قالب سے ہے جونانی ہے۔ اس کے علاوہ عالب نے ایک وہ بھی
زندگی جی ہے جوان کے اشعار کے ذریعہ آج بھی موجود ہے۔ یہ موجودگی ان کی شخصیت کو دوام بخشق ہے۔اسلامی تہذیب

رگ سنگم شراری می نویسم کف خاکم شراری می نویسم پریثان تر ز زلفم داستانیست به دعوی بر سر مویم زبانیست

غالب دنیا کوخوار سجھتے ہیں۔اس کی ستم آ رائیوں سے بیزار ہیں مگراسے پانے کی خواہش بھی ان میں موجود ہے۔ان کی زندگی کے معاملات ان کے اشعار میں اکثر و بیشتر مل جاتے ہیں۔اس مثنوی میں بھی شکایت زمانہ شروع میں ہی کر بیٹھتے ہیں: دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

شكايت گوند دارم زاحباب كتان خويش مى شويم به مهتاب

آ گے اپنے وطن دہلی ہے دل آ زردگی بول بیان کرتے ہیں:

زدبلی تا برول آورده بختم به طوفان تغافل داده رختم کس از اہل وطن غنخوار من نیست مرا در دہر پنداری وطن نیست مرا داغ فراق بوستان سوخت غم بی مهری این دوستان سوخت

رشتوں کی پامالی اضیں مستقل پریشان کرتی ہے۔ پنشن کے معاملات میں وہ جس خاندانی چپقاش کے شکار ہوئے اس کی چیمن بھی اس مثنوی کا حصہ بنے بغیر نہ رہ سکی ۔اس سے متأثر ہوکر انھوں نے خیر وشرکی گفتگو کی ۔اس مضمون کو یوں باندھتے ہیں:

شی پرسیدم از روش بیانی زگروش بائے گردول راز دانی و دامی نه مانده بغیر از دانه و دامی نه مانده پرر با تشنه خون پسر با پسر با دشن جان پرر با برادر در ستیز است وفاق ازشش جهت رودر گریزست براین بے پردگی بای علامت چرا پیدا نمی گردد قیامت

یہاں بنارس کے گھاٹ پر بیٹے کر ایک روثن بیان سے دریافت کرنا ، ایک خاص لطف پیدا کر رہا ہے۔ ساتھ ہی نواب احمد بخش جوغالب کے مربی تھے ان کے اور ان کے بیٹو ل کے درمیان برپا خلفشار کی طرف بھی بھر پوراشارہ ہے۔
ان اشعار میں غالب کا اندرونی تضاد سامنے آتا ہے جے وہ خوشد کی سے قبول نہیں کرتے جب کہ بیدل ایسی صورت میں ان کا حل بھی پیش کرتے ہیں۔ بیدل نے اگر اندرونی تضادات کا ذکر کیا تو غالب تک آتے آتے ان میں طنز والم کے کا حل بھی پیش کرتے ہیں۔ بیدل نے اگر اندرونی تضادات کا ذکر کیا تو غالب تک آتے آتے ان میں طنز والم کے احساسات بھی مغم ہو گئے۔ غالب نے زندگی میں انگنت مشکلات کا سامنا کیا۔ ان کی پیشن کے معاملات ، عدالتوں کے چکر ، وہاں کے تلخ تجر بے ، دور در از کا سفر ، امید و بیم کی حالت کسی سے پوشیدہ نہیں۔ ان کا ایک فن جے ہم ذہنی کچک کا نام طرف جہاں وہ اپنے اقربا ورفیقوں کی بی مروتی سے پریشان ہیں تو دوسرے مقام پر آسانی سے نقل ہو جاتا ہے۔ ایک طرف جہاں وہ اپنے اقربا ورفیقوں کی بی مروتی سے پریشان ہیں تو دوسری طرف وہ بیسوچ کر بھی پریشان ہوتے ہیں کہ اضوں نے ان لوگوں کونا حق وطن میں بے یارو مددگار چھوڑ دیا:

دریغا در وطن وا ماندهٔ چند به خون دیده زورق راندهٔ چند هوس را پائ در دامن شکته به امید تو چیثم از خوایش بسته همه در خاک و خول افکندهٔ تو به حکم بے کسی پابندهٔ تو به سعی اتا شاعده به در خاک و خول افکندهٔ تو به محکم بے کسی پابندهٔ تو به محکم بے کسی به محکم به محک

غالب ایک وسیع القلب شاعر ہیں۔وہ جامد مذہبیت سے او پراٹھ کرتناسخ مشر بان یعنی اہل ہنود کے مذہبی عقائد کی تفصیل پیش کرتے ہیں۔وہ یہ مانتے ہیں کہانسانی روح بار بارجسم میں داخل ہوتی ہے جسے آ واگون کہتے ہیں۔ آ واگون یعنی

تناسخ ۔اگرانسان ایک جنم میں برے کام کرتا ہے توا گلے جنم میں اسے نیچی ذات یا جانوروں کی شکل میں پیدا ہونا پڑتا ہے۔ ہاں بنارس میں اگر کوئی اپنی جان ، جان آفرین کے سپر دکرتا ہے تو وہ سیدھے بر ہماسے جاملتا ہے۔ غالب نے بنارس کے اس وصف کو بڑی خوبصورتی سے بیان کیا ہے:

تناسخ مشربان چون لب کشایند به کیش خولیش کاشی را ستایند که هر کس کاندران گلشن به میرد دگر پیوند جسمانی نه گیرد چمن سرماینه امید گردد به مردن زندهٔ جاوید گردد

غالب بنارس کی خوبصورتی پر مرمٹے۔ یہاں کے مندر،خوبصورت باغ ،لوگوں کا رہن مہن ، بھانت بھانت کے لوگوں کا جہاتی ک لوگوں کا جمگھٹ ، ناقوس کی آواز وغیرہ نے ان پر عجب جادو کیا اوروہ کہدا تھے:

زبی آسودگی بخش روان با که داغ چثم می شوید ز جان با شگفتی نیست از آب و ہوایش که تنها جال شود اندر فضایش بیا ای غافل از کیفیت ناز نگابی بر پری زادانش انداز همه جان بای بے تن کن تماشا نه دارد آب و خاک این جلوه حاشا

بنارس ہے متعلق ہرشے کوغالب نہ فقط عقیدت بلکہ ہندوستانی روایت کو برقر ارر کھنے والے قدم کی شکل میں پاتے ہیں۔ بہار کی خوبصورتی کا ذکر کرتے ہیں توالیسے استعارات کا استعال کرتے ہیں کہ جس سے ان کے فکرون کا بخوبی انداز ہ لگایا جا سکتا ہے۔ مثال کے طور پر ذیل کے اشعار ملاحظہ ہوں:

درین دیرینه دیرستان نیرنگ بهارش ایمن ست از گردش رنگ به تشلیم و هوائے آن چمن زار زموج گل بهاران بسته زنار فلک را قشقه اش گر بر جبین نیست پس این رنگینی موج شفق چیست

بنارس ہندوؤں کا مقدس مقام ہے اس میں شک نہیں ،مگریہاں آ کرکسی بھی مٰد ہب کا پیروایک خاص کشش محسوس

كرتاہے:

سوادش پای تخت بت پرستان سراپایش زیارت گاه مستان عبادت خادیم ناقوسیان است جمانا کعبئه مهندوستان است عالب کے استفسار پرروشن بیان دانائے رازشہر بنارس کی عمدہ عمارات وصناعی وکاریگری کی توصیف میں یوں گویا

:ح

تبسم کرد و گفتا این عمارت که از هم ریزد این رنگین بنا را بود بر اوج او اندیشه نارس

سوئے کاشی بہ انداز اشارت کہ حقا نیست صانع را گوارا بلند افتادہ تمکین بنارس

بنارس کی تعریف کا ایک اورانداز ملاحظه موجهال غالب یهال کی بهار پر فدا موئے جاتے ہیں اوراسے جنت کے حسین مناظر سے بھی زیادہ جاذب قرار دیتے ہیں۔ اس خوبصورتی کونظر بدسے بچر ہنے کی دعا کرتے ہیں:

بہ خاطر دارم اینک گل زمینی بہار آئین سواد دل نشینی تعالی اللہ بنارس چیثم بد دور بہشت خرم و فردوس معمور بہشت خرم و فردوس معمور بہشت در دکھی می رسد ہر دم درودش بہشت ہر دودش

بنارس شہر مع اپنی روحانی فضا ،عبادت خانے ،عبادت کے طور طریق ، جنت جیسی جال بخش آب وہوا ، دریا ی گنگا کے کنارے بسا ہوا ہے۔ کہتے ہیں گنگا میں اشنان کرنے سے دل کی مرادیں برآتی ہیں۔ پاپ دھل جاتے ہیں۔ یہاں جال بحق ہونے کی تمنا ہر کسی کو ہوتی ہے کہ اسے آوا گون کے چکر سے نجات مل جاتی ہے۔ اسی لئے عمر رسیدہ لوگ بنارس میں گنگا اشنان کرنے کو ترجیح دیتے ہیں۔ گنگا اشنان کا ذکر صرف متی پر ہی نہیں ختم ہوجاتا بلکہ انھیں اس میں غوطہ لگاتی حسینا کمیں بھی نظر آجاتی ہیں۔ ساڑیاں بھیگ کران کے جسم سے لیٹ بھی نظر آجاتی ہیں۔ سے دوشیز اکمیں ساڑی میں ملبوس ہیں اور پانی میں اتر جاتی ہیں۔ ساڑیاں بھیگ کران کے جسم سے لیٹ جاتی ہیں۔ حسینا کمیں پانی میں چھپ چھپ پھینیٹیں اڑاتی ہیں، اٹھکھیلیاں کرتی ہیں اور جب وہ نہا کرنگتی ہیں تو پانی میں بھیگ سے ساڑی میں لیٹا ان کا متنا سب بدن غالب کو مزید فریفة کردیتا ہے:

رساندہ از ادائے شت و شوئے بہ ہر موجے نوید آبروئے بہ مستی موج را فرمودہ آرام نغزی آب را بخشیدہ اندام بید مستی موج را فرمودہ آرام نغزی آب را بخشیدہ اندام بید خود بت بید سینائیں غالب کو بے چین کر دیتی ہیں۔ انھیں غالب بتان دل فریب کہتے ہیں نے رماتے ہیں کہ بیخود بت ہیں اور پھر مذہب کی روسے بتوں کی پرستش کرتی ہیں۔ یہاں کا پجاری آھیں دیکھ کر کتنا پریشان ہوتا ہوگا کہ کس طور وہ پھر کے بتوں کی یوجا کرے جب اسے حسین بت اس کے بتوں کی یوجا کرے بتوں کی یوجا کرے جب اسے حسین بت اس کے بتوں کی یوجا کرے دیا ہے۔

بتانش را بیولی شعلئه طور سرایا نور ایزد چیثم بد دور زتاب جلوهٔ خویش آتش افروز بتان بت پرست و برهمن سوز آگے غالب کی عمدہ پیکرتر اثنی اور حسن کا بیان دیکھئے:

قیامت قامتان مژگان درازان ز مژگان بر صف دل نیزه بازان به تن سرمایئه افزائش دل سراپا مژدهٔ آسائش دل فقاده شورشی در قالب آب ز ماهی صد دلش در سینه بیتاب

یہاں غالب عورتوں کا حسن ایک عام انسان کی نظر سے دیکھتے ہیں اور کالی داس کے میگھ دوت کی یا د دلاتے ہیں۔ آگے دریای گذگا اور بنارس کی خوبصورتی کی جانب پھرلوٹتے ہیں اور فرماتے ہیں:

ز بس عرض تمنا می کند گنگ ز موج آغوشها وا می کند گنگ ز بس عرض تمنا می کند گنگ ز تاب جلوبا بیتاب گشته آب گشته

دبسيد ايريل تا تمبر المائع

مگر گوئی بنارس شاہدی ہست نر گنگش صبح و شام آئینہ در دست بہ گنگش عکس تا پر تو فگن شد بنارس خود نظیر خویشتن شد اچا نک غالب کواپنے وطن کا خیال پھر آجا تا ہے۔ بنارس کی دلفر بیبیوں میں کہیں گم ہوئے غالب خود کو ہوش میں لاتے ہیں:

بکا شی کختی از کاشانه یاد آر درین جنت از ان ویرانه یاد آر

ای غالب تجھے دوسرے کا مبھی نمٹانے ہیں۔ یہاں ایک بات قابل غورہے کہ مثنوی کا آغاز بھی انھوں نے اپنے ہموطنوں کی یاد سے کیا تھا۔خواہ وہ اچھی یادیں رہی ہوں یانہیں،اس کے اختتام پرآ کربھی انھیں کا ثنی جنت نشان میں ہوتے ہوئے ویرانہ یعنی دبلی کی یاد آجاتی ہے۔ کچھذمہ داریوں کو نبھانے کا خیال آتا ہے اور کہدا ٹھتے ہیں:

ترا ای بے خبر کاریست در پیش بیابانی و کہساریست در پیش ترا ز اندوہ مجنون بود یاد خراب کوہ و ہامون بود یاد نفس تا خود فرو نہ نفیند از پای دی از جادہ پیائی میاسائے شرر آسا فنا آبادہ بر خیز بیفشان دامن و آزادہ بر خیز اورساتھ میں خودکوایک معنی خیز ضیحت کرتے ہیں کہ شکل یوں ہی حل نہیں ہوتی اس کے لئے جنون درکار ہے: دل از تا اس بلا بگداز وخون کن زدانش کارکنشا بدجنون کن

مثنوی کواختنا م تک لے جاتے ہوئے فالب نے عقل وجنون کے تضاد کو پیش کردیا۔ فالب ہوں یابیدل، آج یہ دونوں اپنی اس زندگی کی بدولت یاد کئے جارہے ہیں جوانھوں نے اپنی شاعری کے ذریعے جی ورنہ یہ زندگی تو ایک فانی قالب ہے۔ انھوں نے ایک الیی زندگی بسر کی جوان کے اشعار کے ذریعہ موجود ہے اور اس موجودگی کے باعث دائمی ہے۔ ایک بات افھوں نے ایک الیی زندگی بسر کی جوان کے اشعار کے ذریعہ موجود ہے اور اس موجودگی کے باعث دائمی ہے۔ دی اور ان کو اپنی شاعری عظمت محض اس وجہ سے نہیں کہ اس نے کسی مخصوص نہ بہت کے افکار کوا پنے کلام میں جگہ دی اور ان کو اپنی اس کی بقا کے شعری تجربے کا حصہ بنایا بلکہ ان افکار کو اس نے خود کیسے برتا ہے، فن کی کسوٹی پروہ تجربات کتے مشخکم ہیں، یہی اس کی بقا کے ضامن ہوتے ہیں۔ بیدل اور غالب دونوں نے اپنی مثنو یوں معیط اعظم اور چراغ دریمیں دوسرے ندا ہب کے افکار کو شجو یا ہے۔ ہو ، وہ افکار تو نہ ہب اور فلسفہ کی کتابوں میں لکھے ہی جاچکے تھے مگر ان کی قر اُت ہر دور میں اپنے اپنے طریقے سے جاری رہتی ہے۔ اس کے تہذیب ایک حرکی شے جانی جاتی جاتے ہیں اور غالب دونوں کی مثنویوں سے عیاں ہے۔

\*\*\*

دبسيد اړيل تا سمبر کاماء

ڈاکٹرافتخاراحمہ

استادفارسي

مولانا آزاد کالج، کولکاتا

## مولا ناابوالخيررحماني ايك عهدسا زشخصيت

چکید ہ: جنگ آزادی ہندمیں علماء، فقہاء، سیاست دانوں، شاعر وں، ادیدوں سھی کی کاوشیں شامل ہیں،
کچھ اشخاص تو ایسے بھی تھے جو بیک و قف مجاہد آزادی، شاعر، مثر نگار اور فلاہ و بہدو دیے کاموں سے بھی
بڑے ہوئے تھے انہیں میں سے ایک مولانا ابوالخیر رحمانی ہیں جنہوں نے اپنی تمام کو مشتیں معاشرہ کی
فلاہ و بہدو داور آزاد ہندوستان کے تصور کے لئے و قت کر دیں۔صوبہ بہار کے فرزندار جمند تھے اور
مولانا آزاد کے معاصر تھے۔ انہوں نے فارسی اور اردو دونوں زبانوں میں شاعری کی، اور فارسی کی
تقریباتمام اصناف میں شعر کہے۔

کلیدی الفاظ :مولانا خیر رحمانی، بیار، شاعری،غزل،قصیده،مثنوی

سے بجیب بات ہے کہ عہد جدید میں صوبہ بہار کو تعلیمی کھا ظ سے ایک بسماندہ علاقہ قرار دیا جاتا ہے۔ جبکہ اس کی مردور میں زرخیز رہی ہے۔ عہد قدیم میں تو تعلیمی چراغ بس بہیں جاتا تھا۔ ٹیکسیلا اور نالندہ اس کی بین مثالیں ہیں۔ زمانہ تیزی سے بڑھتار ہا۔ مسلم سلاطین یہاں آئے۔ فارسی ہندوستان کی زبان ٹھہری۔ پچھسالوں بعدار دونے فارسی کی جگہ لے لی۔ فاسی اورار دوادب کی تاریخ ترتیب پائے مگران میں ان شعراء کی شمولیت بھی نہ ہوسکی جو دور دراز کے دہی علاقوں میں اپنی زندگی گذارتے رہے۔ بعد کے لوگوں نے بھی اس طرف کم توجہ دی اور وہ وہ ہی بھول کرتے رہے جو پیش رو کر بھے تھے۔

بہار کے مشہور علاقوں میں میتھلا انچل کا نام سب سے نمایاں رہا ہے کیونکہ اس علاقے میں ہڑے ہڑے درشی منی،
گیانی اور علمانے جنم لیا۔ راجہ جنک اور اس کی پُٹری سیتا کی بینگری جہال بھی راجہ رام براجمان ہوئے تھے ہر دور میں خاص
اہمیت کا حامل رہا ہے۔ بیو ہی دھرتی ہے جہاں و ڈیا پی نے جنم لیا اور ملاقت اور ملاقت علماء نے اس سرز مین کی
عظمت کا سکہ اہالیانِ دہلی پر بٹھایا اور اپنے علمی وادبی ذوق وشوق کے سہارے شاہانِ دہلی کو اپنی پر برائی پر مجبور کیا۔ بیملا حسن وہی ہیں جن کی شاگر دی میں زیب النسام تخفی نے علمی وادبی مراحل طے کئے۔ مہاراجہ کا میشور سینگھ کو کوئن نہیں جانتا جن کی کاوشوں سے کئی علمی چراغ آج بھی روثن ہیں۔ یوں تو یہاں کی خاک سے ہزاروں علماء صوفیا، شعراء اور ادباء

اُٹھے جن کا ذکریہاں مقصود نہیں ہے بلکہ اردواور فارس کے ایک مشہور شاعر خیرر حمانی کی فارس شاعری کا جائیزہ لینا ہے جن سے اہل فارسی بہت ہی کم واقف ہیں۔

آپ کا پورانام ابوالخیروجیهٔ الاسلام محمضی اور تاریخی نام مظہر عالم تھا۔ ان کی ولا دے ۱۲ اراکتو بر ۱۸ ۱۹ء میں ضلع در بھنگہ کے ایک چھوٹے سے قصبہ قاضی بہرہ و میں ہوئی۔ آج قابی بہیرہ کے نام سے جانے والا قصبہ بھی قاضی بہاری ہوا کرتا تھا۔ وہ اس لئے کہ آپ کے اجداد میں سے ایک بزگ بہار شریف سے قضا کے کام پراس علاقے مین معمور کئے گئے سے۔ اس طرح سے اس بہتی کا نام بہاری پڑ گیا۔ آپ کے خاندان میں آج بھی مغلیہ حکومت کا عطا کردہ و شیقے اور دستاویزات پائے جاتے ہیں۔ اورنگ زیب نے جو و شیقے آپ کے اہل خاندان کوعطا کئے تھے وہ اپنی اصلی حالت میں موجود ہیں۔ آپ کے خاندان کا نام آج پر انے تذکروں اور کتابوں میں مل جاتے ہیں۔ آپ کے والدمولا ناشفیج الدین " موجود ہیں۔ آپ کے فارغالتحصیل تھے۔ آپ داداولایت حسین اور پیچا حکمت و طباعت کے بیشہ سے جڑے تھے۔ نیر صاحب کی ابتدائی تعلیم گھر پر ہی ہوئی۔ اعلی تعلیم کے لئے آپ بھی دارالعلوم دیو بند تشریف لے گئے۔ علامہ شوق نیموی، ماحب کی ابتدائی تعلیم گھر پر ہی ہوئی۔ اعلی اعلیم کے لئے آپ بھی دارالعلوم دیو بند تشریف لے گئے۔ علامہ شوق نیموی، داغ دہلوی اور امیر مینائی سے مشورہ بھی رہا۔ آپ ایک ادیب، صحافی اور ذواللیان شاعر تھے۔ آپ نے نظم و نثر دونوں جولانگاہ کو اپنالہوعطا کیا۔

آپ مولانا آزاد کے ہم عصر سے۔ یہ بجب بات ہے کہ مولانا آزاد سے پہلے تعلیم سے فراغت کے بعد آپ نے صحافت کا پیشہ اپنایا مگر آپ کے حصّے میں وہ مقبولیت نہ آسکی جومولانا کا طرز امتیاز رہا ہے۔ مولانا خیر رہانی اپنی ،اودھ ن خی کے نامہ نگار ہے۔ اس کے بعد گلدستہ بہار اور دامن بہار آپ نے شایع کئے ۔ آپ کے مضامین کلکتہ سے نکلنے والے اخبارات جیسے زمانہ، عصر جدید، احرار میں شایع ہوتے رہے۔ روزنامہ نصرت بمبئی، روزنامہ کا نگریس دہلی ،انخلیل بجنور، مسلم دہلی ، مکہ مدینہ مراد آباد، اخبار آگرہ جیسے اہم اخبارات میں آپ کے مضامین بڑی پابندی سے شایع ہوتے رہے۔

خیرر جمانی بنیادی طور پر شاعراور صحافی تھے۔ تاہم اخبار النیخ کی ضرور توں نے آپ کوا یک طنز نگار اور مزاح نگار طور پر پیش کیا۔ مولا ناعلی منگیر می کے حلقہ ارادت میں شامل تھے۔ مونگیر سے بھی ایک رسالہ شوخ نکا لتے تھے۔ مگر اس کی کا پی نایاب ہے۔ آپ کی شہرت نئے کی ادارات کی بنا پر زیادہ ہے۔ جناب عبدالرحیم کی علالت کے بعد یعنی ۱۸۹۱ سے لے کرم ۱۹۰۰ تک آپ النی کے مدیر رہے۔ آپ نے بعد میں اس اخبار سے ملحیدگی اختیار کرلی۔ خیر صاحب جب تک النی سے جڑے رہے اس اخبار کو بلندی عطا کرتے رہے۔ النی کا انداز خالص مزاحیہ تھالیکن طنز وظرافت کے پردہ میں وہ تمام باتیں آسانی سے کہ دی جاتی تھیں جو بجیدہ تحریروں کے مالک کہنے سے گریز کرتے تھے۔ رحمانی صاحب جس دور میں جی رہے تھے وہ عہد ہندوستان کی غلامی کا تھا۔ حکر انوں کے خلاف کوئی بات لکھنا آسان کا منہیں ہوا کرتا تھا۔ مولا نا کواپنے وطن جو انہوں نے اپنے طنز وظرافت سے نہ صرف نو جوانوں میں روح بھوئی بلکہ آئیندہ کے لئے خواب بھی بنا کرتے تھے۔ انہوں نے اپنے طنز وظرافت سے نہ صرف نو جوانوں میں روح بھوئی بلکہ آئیندہ کے لئے نسلوں کو تیار کرنے کی راہ دکھلائی۔ ان کا اسلوب تحریز را لا تھا۔ اس میں

لطافت، نزاکت، سلاست، روانی، برجستگی، خے الفاظ کی بہتات کے علاوہ عربی اور فارسی تہذیب وتدن کی جھلک خوب ملتی ہے۔ انہوں نے اپنی باتوں کو سہل بنانے کے لئے سینکڑوں دلیں اور بدلیں الفاظ بلاتکلف استعال کئے ہیں۔ وہ بات سے بات نکا لئے کافن جانے تھے۔ تخلیق عمل ہی ان کا طر وَ امتیاز تھا۔ زمانے نے ان کی قدر نہیں کی کیونکہ ان کا انداز بیان خالص بات نکا لئے کافن جا جہ بہترین اوب کے زمرہ میں شامل نہیں کر پائے ہیں۔ اگر رحمانی صاحب نے شجیدہ کوشش کی ہوتی یا کسی شجیدہ اخبار کے مدیر ہوتے تو یقیناً ان کا صحافتی قد مولا نا آزاد سے کسی طور کم نہ ہوتا۔ ذیل میں ایک مثال دیکھئے کہ وہ کس طرح بات سے بات پیدا کرجاتے تھے۔

پنچوں کے سرخیج ،مہانیج ،مولا ناخیج ! دامت پنچا پہنکم ۔۔۔۔۔۔۔پنچانہ بندگان یعنی بندگی کا سرارسال خدمت ہے۔ آپ کا یہ بنجی ہزاری نامہ نگار ہنٹر پھٹکار بہت دنوں سے اس شش و پنج میں تھا کہ کچھ کھنا چاہئے مگر آپ جائے ،مگر وہات زمانہ سے کسے فرصت اور بنج عیب شرعی سے کون خالی ۔ پنج روز ہ زندگی بیسیوں بھیڑے ۔ انہیں بھیڑوں سے توملا پنج ہور ہا ہوں ۔

مولانا خیررحمانی کی شاعری کا ذکر کرنے سے پہلے ان کی نثری خدمات کا جائیزہ لینا زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے۔ خیررحمانی کا سب سے اہم تقیدی سرمایہ 'سوائح حیات سرمد پرایک نظر'' ہے۔ دراصل بیرسالہ مولانا آزاد کے ایک رسالہ کے جواب میں ہے۔ اس رسالہ میں انہوں نے اورنگ زیب کوتمام مسلم حکر انوں پرفوقیت دی ہے۔ مولانا آزاداور رحمانی صاحب میں ہمیشہ چشمک رہی تھی۔ وہ اورنگ زیب کے سلسلے میں آزاد کے بالکل مخالف رہے۔ وہ آزاد کی تحریر کے حوالے سے کیصع میں کہ:

'' حضرت مولا نا کوتو سوانح کے ضمن میں حضرت عالمگیراورعلمائے اکرام کوجلی کٹی سنا کردل کا بخار نکالنا تھا۔۔۔مولا نانے۔۔۔سرمد کے قل کاالزام ان کے سرٹھو پاہے۔۔اورنگ زیب کے سارےعلما ءکوکوربصر، کفرساز، جبہ پوش کا خطاب عطا فر مایاہے۔''

خیررهانی اورنگ زیب کے حوالے سے مولوی ذکاء اللہ اور علامہ شیلی نعمانی کی کاوشوں کو سراہتے ہوئے ان کے ہم خیال نظر
آتے ہیں۔ انہوں نے دلائل و براہین کی روشی میں بہت سارے موز حین بشمول مولا نا آزاد کی باتوں کو نہ صرف رد کیا ہے
بلکہ انہیں متعصب گردانا ہے۔ رحمانی صاحب کی نگاہ دور بین اس نکتہ کو تلاش کرنے میں کا میاب رہی جسے علاء عہد اورنگ
نریب نے بھی نہ صرف سمجھا تھا بلکہ اس روشنی میں قتل کا فتو کی صادر کیا تھا۔ بعد کے موز حین اپنے اپنے طور پر اس شھی کو سلجھا
تے رہے اور اورنگ زیب پر لعنت بھیجے رہے لیکن انہیں کون بتائے کہ اصل مسئلہ کیا تھا؟ موز حین اس بات کو سمجھنے سے قاصر
رہے اور انہیں سمجھنے کی ضرورت ہی کیا تھی؟ وہ تو تصویر کا ایک رخ ہی دیکھ سکتے تھے اور انہوں نے جو دیکھا اور اپنا فیصلہ سرمد
کے حق میں صادر کردیا۔ پچھا ایسا ہی فیصلہ شیوا جی کے حق میں بھی ہوا کیونکہ موز حین مراشیوں کی غیرت کو لاکارنے کی
حمافت نہیں کر سکتے تھے۔

مولا نا خیررحمانی نے مولا نا آزاد کو یوں ہی کھرے میں کھڑانہیں کرتے ہیں بلکہ آزاد کے تمام ماخذ کو کراماتِ اہل تشیع مانتے

دبسيد اړيل تا تتمبر کانځ

ہیں۔وہ لکھتے ہیں:

''مصیبت بیتھی کہ جو کتابیں حضرت عالمگیر کی سیرت کامتندترین ماخذین سکتی تھیں وہ ناپیرتھیں اوران کی شخصیت کے متعلق علم ونظر کا ساراانحصار محض اجنبیوں کے غرض آلود بیانات پرتھا۔ عالمگیر نامہ کاظم شیرازی شیعی ، منتخب اللباب ہاشم علی خال حام فیدمی ، مآثر الامرا و نعمت علی خال شیعی ، مآثر عالمگیری مستعد خال شیعی ، واقعات عالمگیری عاقل خال شیعی اور خدا جائے گئی کتابیں ۔۔۔۔۔۔۔اس پر طرہ بید کہ حضرت عالکیر کا جانشین بھی برقسمتی سے شیعی ہی تھا۔''

مولانارجمانی بہت ہی ذہین وظین عالم تھے۔ وہ عہد عالگیری کے سیاسی ،سابی ، فدہبی ، مسائل سے باخبر مسلکی اختلافات سے آگاہ تھے۔ انہوں شخ سرمد کے اس پس منظر کی تلاش کی جس کی بنیاد پرعلائے وقت نے قبل کا فتو کی صادر کیا تھا۔ دراصل فدہب اسلام کوسٹے کرنے کی سازشیں ہر زمانہ میں ہوتی رہی۔ عہد اورنگ زیب میں بھی جعلی صوفیوں کا گرہ ہندوستان میں اپنے پنجے مظبوط کر رہا تھا۔ اس کے بعد بھی اس طرح کی کوسشیں ہوتی رہیں۔ مولانا عبد الحق محدث دہلوی ہندوستان میں اپنے بینے مظبوط کر رہا تھا۔ اس کے بعد بھی اس طرح کی کوسشیں ہوتی رہیں۔ مولانا عبد الحق محدث دہلوی کے بدن پر چھپکل کا اوبتن ملوادیا تھا۔ وہ اندھے ہوگئے تھے مگر آخری آخری وقت تک شریعت کے دشمنوں سے لڑتے رہے۔ بقول اقبال:

ستیزہ کا رہا ہے ازل سے تا امروز چراغ مصطفوی سے شرار بو کہی شخ شخ سعدی فرماتے ہیں کہ:

خلاف بیمبر کسی ره گذید هر گز به منزل نخواهد رسید خلاف شرح کام کرنے والا بزگی کی منزل پر کیسے فائز ہوسکتا ہے۔ آخر شخ سر مدکون تھے؟ کیا تھے؟ اس کا جواب مولا نار حمانی سے اچھا کون دے سکتا ہے ان کی زبانی سنئے:

'' حضرت سرمد کے حالات اور واقعات ہیں کہاں جوکوئی مورخ تذکرہ نویس لکھتا۔ خاندانی حالات معلوم نہیں۔ آبا واجداد کا نام معلوم نہیں ۔ کیا نہ ہب تھا معلوم نہیں ۔ کوئی سیجی کہتا ہے کوئی یہودی ۔ کہاں کے رہنے والے تھے معلوم نہیں کوئی فرنگی ، کوئی ارمنی اور کوئی کا شانی بتا تا ہے۔۔۔۔۔کب مسلمان ہوئے معلوم نہیں ۔ کس کے ہاتھ پر اسلام لائے معلوم نہیں ۔۔۔۔۔۔۔'

مولا نا خیرصاحب نے ان تمام کڑیوں پر روشنی ڈالی ہے جہاں شخ سرمد کا سلسلہ جاماتا ہے۔ داراشکوہ اور شخ کا ربط وضبط بھی خفیاء سلسلے کی ایک کڑی قرار پاتی ہے۔ وہ سرمد کے قبل کوایک مذہبی واقعہ قرار دیتے ہیں کیونکہ اور نگزیب کی نگا ہوں نے جو کچھ دیکھا تھا ایک عاقل و بالغ اور وسیح النظر سلطان جو شریعت اسلامی کا پاسدار بھی تھا کہ سرعام شریعت کی دھجیاں اڑانے والے کووہ معاف کر دیتا۔

مولا نارجمانی ایخ تمام دلائل و برا بین کی روشنی میں سرمد کے حوالے سے مولا نا آزاد کی تحریروں کو یکسر مستر د کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: بسيد اړيل تا تمبر الانه

'' حضرت مولا نا کی تحریروں میں تناقص اس قدر ہے کہ سوانح سر مدپڑھنے والاکسی صحیح مرکز پر نہیں پہنچ سکتا ''

مخضریه کهمولا نارحمانی کی اپنی علمی وسعت، زبان و بیان کی پختگی اور طنز ورافت کے ساتھ حیات سرمد میں جلوہ گر میں اور ہمیں دعوت مطالعہ دیتے ہیں۔

شاعری: مولا ابوالخیرر جمانی نے اردواور فارسی دونوں زبانوں میں شاعری کی ہے۔ان کی اردوشاعری کے حوالے سے بہت کچھ کھاجا تا رہا ہے لیکن فارسی شاعری کا گوشداب تک وانہیں ہوا ہے۔ چونکہ فارسی کی اب وہ حیثیت ہی نہ رہی تو رحمانی کے فارسی شاعری کا ذکر کون کر ہے اور کیوں کرے؟ فارسی جانے والے ہی کم ہیں تو قاری کی بات کیسے ہو؟ خیر نے در شخات خیر فرخیات خیر "کے عنوان سے اپنا فارسی قلمی دیوان یادگار چھوڑا ہے۔ فارسی میں شعر کم ہیں مگر تمام اصناف میں ہیں۔ ہراصناف بیر روشنی ڈالناممکن تونہیں البتہ مقبولات پر ہماری یوری نظر رہے گی۔

غزل: رحمانی کا عہدوہی ہے جس میں اردوشاعری اپنے کمال کی منزل پرتھا اور فارس شاعری کا چراغ ہندوستان میں گل ہو چکا تھا۔ حالی ، اقبال ، جوش ملیح آبادی حفیظ جالندھری کی شاعری نئی کروٹ لے چکی تھی اور نظم گوئی کا چلن عام ہو چکا تھا۔ خیر نے چاشنی کے لئے فارسی میں پچھ دیگر اصناف کو ضرور برتا مگروہ بنیا دی طور پرغزل گوئی سے الگ نہیں رہے۔ ان کی غزلیں روایتی اسالیب میں سانس تولیتی ہے لیکن روایتی افکار کو جگہ نہیں دیتی۔ انہوں نے اپنی غزلوں سے وہی کا م لیا جوظم گوشعرا اپنی شاعری سے لیا کرتے تھے۔ حالات حاضرہ کی روداد ہو یا ماضی کے تاریخی واقعات ان کی غزلوں پائی جاتی ہیں۔ وہ بڑی خوبصورتی کے ساتھ اپنی باتوں کو غزلیہ شاعری میں رکھنے کا فن جانے تھے۔ انہوں نے روایتی رموز وعلائم سے کام لیتے ہوئے سیاسی ، سابی ، مذہبی وملی مسائل کو بڑی شدت سے بیان کیا ہے۔ وہ موضوعات کی طرف جب رجوع کرتے ہیں تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ تاریخ کے صفحات بیٹ رہے ہوں۔ مثال کے طور پر فارسی دیوان کی دوسری غزل کے پچھا شعار میں کھئی ۔

اگر آن ترک انکو را کشد گرگ اروپا را عجب کان ترک بورپ کوب دهرآشوب وشیرافکن ز ناز اتحادیها کمالِ ترک مستغنی ست من از آن روز کین بونان بجنگ آمد بدانستم حدیث صلح کمتر گو از ار مسلس نشان کم جو نصیحت گوش کن بونان کهاز جان دوست تر دارند به شعر حافظ شیراز تغیر است و در تاریخ

به نیخ ترکیش بخشم سمر نا و بروسا را گرفت از پنجر بینان به سے ساعت سمر نارا چه بحث از کنفرنس و آرمسٹس اهلِ هجارا که این سوداد مارا از سر برون آرد اروپا را که کس نکشود و نکشاید بحکمت این معتما را جوانان سعاد تمند پند پیر دا نا را بگو ای خیر فتح یاد گاری چشم بینا را

مولا نا رحمانی کا تعلق ایک علمی گھرانے سے تھا اور وہ خود بھی دار العلوم دیو بند کے بصلاء میں تھے۔ ذہن کی آبیاری اسلامی ماحول میں ہوئی تھی۔علم دین کی بھیل نے اس میں اور چار چاندلگا دئے۔وہ مولا ناعلی مونگیری کے حلقۂ

اردت میں شامل تھے لہذا شاعری میں عناصر دین کا شامل ہونا ایک فطری عمل تھا جھے انہوں نے بڑی عقیدت و محبت کے ساتھ شاعری میں برتا ہے۔وہ خالق کا کینات سے یوں مخاطب ہیں:

دل داده اند آئینهٔ حق نما مرا بخشیده اند جان و وفا آشنا مرا جام شراب ناب بده ساقیا مرا با شد دلی چو ساغر عالم نما مرا مل ما دا مجل تو کجا کرده است گم می جوید از تحسّر هر نقش پا مرا چون راز دار عالم هستی وجود ماست در چشم می نشاند هر نقش پا مرا

اس کائینات کے رنگ و بومیں اس کی جلوہ نمائی ہے۔بس ایک خداہے اوراسی کی خدائی ہے:

درهرگل این بستان آن حسن نمایان است مگروه دل ، دلنهیس جس میں اس کی موجود گی کا قرار نه هواوروه آنگهه ، آنگونهیس جواس کائینات کی رنگینی میں اس کو

حروہ دن ہوں۔ جلوہ نمانہ یائے:

دلنیست کا ندروژن کس جلوه گرنباشد آن چیثم نیست هرگز کوژن گرنباشد نگاه جوتصویریناتی ہے دل اس کا ادراک رکھتا ہے کیکن وہ حسن ہے کس کا کسی کورائیگاں نہیں دیا جاتا ۔ بیتو کا تب تقدیر کی مہر بانی ہواکرتی ہے۔

ھرکیفیت قلبی کی عکس حقیقت است میک پرتوحسن است و کی فیض محبت است میرعشق تو دیوانوں کے حصّے میں آیا۔ فرزانے اس سے واقف کب ہویاتے ہیں:

آن ی بی نام در جام دل متانه است کان نه شیشه نه در ساغرنه در پیانه است

وہ تمام کمالات جوشاعر کے اندر پیدا ہوئے یوں ہی تو نہ تھے بلکہ بیشت الٰہی کاثمرہ تھا۔ بیشت کا معجزہ تھا جوایک ادنیٰ بندہ کوعطا کیا گیا۔ان کاعشق منصور حلاج کےعشق سے مشابہ تو نہیں کیکن وردمنصور سے آتش عشق پر آنچے نہیں آنے دیے ہیں:

ذکر منصوری بلب داریم ما گو بظاہر قابل داریم ما وہ قواس بات کے متنی ہیں کہ اس عشق کا مشاہدہ کیا جائے جو ظاہراور باطن دونوں میں موجود ہے:

معجزاتِ عشق را در ما گر هم به پردا هم به بازاریم ما
شاعرانسان کی هستی کوخود قدرت کے ایک بڑے اسرار سے تعبیر کرتا ہے:

در حقیقت تارو بودزندگی اعجاز هست زره های خاک هستی یک جهان رازاست

انسان کی پرتوں میں پوشیدہ ہے۔ کاشف اسرار کائینات اب تک اپناسراغ نہیں پاسکے ہیں تو بھلاوہ اسرار خالق کائینات کوکیا جانے:

هستی ما خود حجاب اکبر است ورنه سر تا یای اسراریم ما

دبسید اپریل تا تمبر کاناء

انسان کا و جود دوخانوں بٹاہے۔ایک اس دنیائے دنی کی زندگی اور دوسری زندگی عالم بقا کی ہے۔شاعراس عالم بالا سے گھیڑا تاہے۔وہ توایک ایک لمحہ حساب و کتاب کی فکر میں لگا تاہے:

فكر روز حباب كشت مرا خير حرص ثواب كشت مرا

شاعرتو پیرچا ہتا تھا کہ اللہ نے جس طرح دوعالم بنائے ہیں اسی طرح انسان کے اندر دو دل بھی پیدا کرتا تا کہ یہاں کی خواہشات اور وہاں کی خواہشات بھی جدا ہوتیں اور بے چارہ دل بھی آزا دہوتا جبکہ معاملہ بالکل اس کے برعکس ہے :

یک دلم داد و کاوشِ دو جمان رحمت کارساز کشت مرا

شاعرعلم دین ہے آراستہ ومزین ایک سچے مومن کی پہچان رکھتا ہے۔ان کے خیال دنیا کے تمام جھیلے جیتے جی کے جنجال ہیں ۔فنا کے بعد نہ تو اس دھر کے سودوزیاں کے چکراور نہ ہی آسانی خوف کیونکہ اب کسب گناہ ممکن نہیں ہے۔البتہ کسب کردہ کی سزا کا مرتکب قرار دیا جانا ہے:

بعد فنا کشاکشِ سود و زیان کجا در گنج گور دغدغهُ آسان کجا در نیخ گور دغدغهُ آسان کجا د نیابے ثبات ہے۔ انسان فانی۔ زندگی چندروزہ ہے تو پھرآ رائش محفل کیوں؟ انسان اس سے واقف بھی ہے اور آگاہ بھی اس کے باوجودوہ بچوں کو بہلاوہ دینے والے تھلونوں جیسی دنیاوی زندگی میں وہ پھنس جاتا ہے۔ انجام تو بس فنا ہے۔ آخر فنا، آخر فنا، آخر فنا، آخر فنا،

اینجا چرا شهم راز بهار هستی چون بشکنم به جنت آخر خمار هستی از بهر چیست بریا این کار زار هستی با من کسی بگو ید انجام کار هستی نقش و نگار رنگین باشد فریب خوابش بادیگر فنائی ست هنگامه زار هستی

خیررہانی هستی ونیستی کوجس انداز سے اپنی شاعری کا حصہ بناتے ہیں ٹھیک اسی طرح لواز مات زندگی اوراس کی شخیل وخواہشات کو اپنانشانہ کملامت بناتے چلے جاتے ہیں۔ان کے نزدیک زندگی ان مقاصد کی تکمیل کے لئے نہیں ہے بلکہ انسان اپنی تکمیل کرلے یہی معراج زندگی ہے۔

خیررهانی کی شاعری میں جل جلالہ کی حمدوثنا ہے تو نعتِ جمال مصطفیٰ بھی ہے۔وہ خالق کے شکر گذارر ہے تو محمد کے توصیف گذارر ہے۔وہ وج کہ کائینات کو کیسے فراموش کر سکتے تھے۔وہ تو جانتے تھے کہ جہاں تک خدا کی خدائی ہے وہاں تک مصطفیٰ کی مصطفاٰ کی بھی ہے:

چنان جا کرده است اندردل من احترام او بصد اشکال آید بر زبان خیر نام او غلامان محمد را چه بروای شهنشاهان مولای حجانی هست هر فرد غلام او وه وجه کائینات جو حبّی کی قربت سے اس قدر گرم وروثن ہیں کہ انہیں مزیدروشنی کی ضرورت کہاں ہے؟ وہ اس لئے شمع کعبداور مشعل کلیسا سے ماور ائے ہیں:

. مگو که دلبر من گرم صد تحبّی نیست به شمع کعبه و در مشعل کلیسا نیست

نعت گوئی مشکل فن ہے۔غزل تو ہرکوئی کہ سکتا ہے کیکن نعت کہتے خوفِ جلال لم یزل کے ساتھ جمال مصطفیٰ کی چاہت و محبت بھی ہوا کرتی ہے۔ تلوار کی دھار پر چلنا کوئی آ سان کا منہیں۔زراسی لغزش زندگی کو تھنم رسید کرسکی ہے۔ نعت گوئی وہ بھی غزل کے پیرا بیمیں ایک مشکل کا م ہے۔ خیر نے اس تاج تگیں کا جونقشہ کھینچا ہے۔ وہ شعریت سے بھر پور ہے اوراٹوت محبت کا اظہار بھی۔ خیر کی شاعری کو تبھینے کے لئے اس سے بہتر کیا ہوگا کہ وہ تمام اشعار پیش کردئے جا کیں جوشان محمد میں کہے گئے ہیں۔

دل بحرو دست گھر بار داری به یک بوریا شان دربار داری به هر چی صدها گرفتار داری به هر موی کا کل اسیران الفت تبسم گھر ریز کن یا محمر کہ سلک لالی شھوار داری عجب دلربا طرز گفتار داری دو ٰعالم گرفتی به یک جنبش لب به زلف سیه راز و اللیل گفتی ز تفییر و ا لفجر رخسار داری . به یک گردش چشم خود یا محمد توک یا نبی شھر عالم حقیقت به لخت جگر چون حسین و حسن تو سیه زلف و رخ پر ز انوار داری درِ آن علی شاه کرار داری بنازی چه اخیار و ابرار داری برای جوانان امت به جنت دو فرزند دلبند سردار داری یکی گخت دل در دلش دردِ امّت چو زهر ایر از قدس و انوار داری سیاه و سفید ست در قدرت تو که گیسوی مشکین و رخسار داری ابو کمر و فاروق و رثمان و حیرر چه یاران و اصهاب اخیار داری بنازم که هستم در الطا کے لی نظر سوی خیر گنهیگار داری

خیرر جمانی نے جب قلم سنجالا اس وقت ہندوستان غلامی کی زنجیر سے جکڑا تھا۔ ہندواور مسلم کے مابین رسہ شی اور انگریزوں کی پھوٹ ڈالواور حکومت کروکی پالیسی سے وہ باخبر تھے۔ وہ تاریخ عالم سے واقف تھے۔ عالمی اٹل پیٹھل سے آگاہ اور عالم اسلام کے خلاف ریشہ دوانیوں سے پورے طور پر با خبر تھے۔ ہندوستان میں مسلمان حکمراں رہے تھے۔ مسلمانوں کے شاندار تہذیبی جلوے ان کی نگاہوں میں رقصال اور حکمرانوں کی بے لاگ اور غیر متعصب ذہنیت پر نازاں تھے۔ وہ چاہتے تھے کہ سلمانوں کے ساتھ متعصّب نہ فعل رواں نہ رکھا جائے۔ ایک تو انگریزوں کی ناانصافی دوسرے برادروطن کی طوطا چشمی نے انہیں اندر سے تو ڈکرر کھ دہاتھا۔

وہ تو اس وطنی محبت کی تلاش میں ہیں جہاں کی دھندی ہواؤں میں بلاتفریق و مذہب وملّت سانس لیا کرتے تھے۔لوگ سالوس وریاسے یاک زندگی گذارتے تھے:

باز سوای وظنم آرزو است باز نسیم پیمنم آرزو است آرزو است آرزو است آرزواگر پوری جائے تو گلہ وشکوہ جیسے الفاث لغات کی زینت کیوں رہتے ۔؟ انسان کوسش کرسکتا ہے۔ اگر کوسشیں رنگ لاتی ہیں تو مرحباور نہ عذر تو روز روشن کی طرح عیاں ہے۔ ہندوستان میں آزادی کے لئے چلائی جانے والی تحریکوں میں ہندوسلم اتحاد کا نعرہ تو سب نے دیا۔ گر نعرہ کے لگانے والوں میں وہ لوگ بھی شامل تھے جو بظاہر نعرہ لگاتے رہے لیکن بباطن دلوں میں کدورت کا نتیج ہوتے رہے۔ فرقہ پرست طاقتیں اس وقت بھی سرگر م سیاست تھیں اور آج بھی ہیں۔ شیراور بباطن دلوں میں کدورت کا نتیج ہوتے ہیں بندواور مسلمان بھی ایک دل نہ ہو سکے۔ اگر ایسا ہوا ہوتا تو پاکستان کا وجود نہ ہوتا۔ جب تک دل سالوس و لالچے اور ذاتی مفاد و بغض وعناد سے پاک نہ ہوگا ہندوستان بھی ایک قوم نہیں بن سکتا۔ خیر صاحب کواس کا شدت سے احساس تھا یہی وجہ ہے کہ وہ ایک شعر میں بڑے ہی تلخ آ میز لہج میں نعرہ اتحاد کی حقیقت کو سالوں کیا ہے:

هست اتحاد مسلم و هندو بهم محال هر گز ندیده ایم که مسجد شود کنشت

انہوں نے تو ان ا مراض کی پیچان کرلی تھی جو اتحاد کی راہ میں ام الامراض کی حیثیت رکھتا ہے۔
بغض، کینے، کدورت، لا کچ ، مکر وفریب، خود غرضی ، موقہ پرتی ، ابن الوقتی الیی چیزیں ہیں جود و دلوں کوآلیں میں بھی کیجانہیں
ہونے دیتی ہیں اور ان امراض کے ہندواور مسلم دونوں شکار رہے لیکن ھندو سجانے جو رول پلے کیا اس روشنی میں مسلم
برائے نام ہی مور دالزام تھہرائے جاسکتے ہیں کیونکہ مسلمانوں کے یہاں وسائل کی کمی تھی۔ یہ شکست خور دہ حکومت کھونے
والی قوم تو اب بھی ماضی کے ماتم سے جڑی تھی۔ اس کے برخلاف ھندو سجا اپنی چپال چپال چلتا رہا اور نعرہ اتحاد کو شرمسار
کرتا رہا۔ اشعار د کھئے:

هندو سبجا بسینه بر آورد کینه ها مسلم همه ملال وغم و رنج در نوشت همیدو سبجا کی بیشه ها کی بیشه خصال و تنگ سرشت هستند بی خبر چو ز تبرید اتفاق در جام شان بباید ریزند شیر خشت خواهیم یافت هست اگرآن به سرنوشت با شرکت کسی طلب ۳ بیت خطاست

جنگِ آزادی کا حصول اوراس کے لئے خونی تگ ودو کی ضرورت تھی۔وہ ایک بیشنلست مسلمانوں کی طرح وطن کی حرّ بیت کے گئا نئی جان نچھا ورکرنے سے بھی گریزاں نہیں۔وہ پس ہمتی کے قائل نہیں بلکہ ہمت مردانہ کے پرستار ہیں: جنگ آزادی تذبذب رانمی داردروا کی تجابا جنگ کن گرھمت مردانہ است

خیر نے آزادی کے بعد ہندوستان میں اس خونی منظر کا بھی مشاہدہ کیا تھا جوتقسیم ہند کے نتیج میں برپاہوا۔اس کے بعد ایک ہوا۔اس کے بعد ایک ہوا۔اس کے بعد ایک ہولنا ک فرقہ وارانہ فسادجس میں مسلمانوں کی رہی سی عظمت بھی جاتی رہی تھی۔ جان و مال کاعظیم نقصان ،عزت و آبر کی سرعام دھجیاں اڑائی گئی۔جس کی لاٹھی اس کی جینس والا قانون نافذ تھا جس کا اظہار خیر کی شاعری میں یوں ماتا ہے:

ابريل تا تمبر المائع

دیدنی هست قیامت که بیا در هنداست هجرآ <sup>کمین شک</sup>نی هر کس دیوانه شده است

خیر کی غزلوں میں خالص غزل کے اشعار بھی ملتے ہیں۔ایسانہیں ہے کہ انہوں نے صرف خشک مضامین کو ہی جگہ دی اور دیگر امورات غزل سے پر ہیز کیا ہو۔ان کے یہاں ،لب ورخسار کی باتیں بھی ہیں لیکن وہ تمام اشعار رنگ دیگر کے حامل ہیں۔خیر نے فارسی غزل کو وقار بخشا اور اقبال کی طرح ہندوستان میں فارسی شاعری کی زلفوں میں شانہ کرتے رہے۔انہوں نے قد ماء کے کلام سے بھی استفادہ کیا تھا اور قد ماکی زمین ،ردیف وقوافی کا استعمال بھی ان کے یہاں مل جاتا ہے۔ ذیل میں چندمثالیس و کیھئے:

حافظ بدم گفتی و خرسندم عفاک الله ککو گفتی جواب تلخ می زیبد لب لعل شکر خارا خیررهانی بدم گفتی و من هم کلمات از مشت بشکستم بلی شکر شکن باید لب لعل شکر خارا امیر خسرو جان زتن بردی و در جانی هنوز در دها دادی و در مانی هنوز خیررهانی آه بیدردی و در مانی هنوز با جفا و جور جانانی هنوز

خیرر جمانی کی شاعری میں جوش، ولولہ اور پچھ کر گذرنے کی خواہش ہے۔ان کے یہاں وہی رنگ کارفر ماہے جو اس عہد کے اکثر شعراء کی شاعری میں پایا جاتا ہے۔خیر کے کسی کسی شعر میں اقبال کی جھلک نظر آتی ہے دوسری صورت میں یہ بھی کہا جاسکتا ہے کہ اقبال کی شاعری میں ایرانی دیگر شعراء کے علاوہ خیر رحمانی کی روح حلول کر گئی تھی۔ دونوں کے کلام میں کس قدر مماثلت ہے۔ زور بیان اورانداز تکلم کے علاوہ شوخی وجوش ملاحظہ کیجئے:

علا مها قبال بباک بلبل شوریده نغمه پرداز است نه از گلوی غزل خوان نه از رگ ساز است نه از گلوی غزل خوان نه از رگ ساز است کسی که زخم رساند بتار ساز حیات زمن بگیر که آن بنده محرم راز است مرا ز پردگیان جهان خبر دادند ولی زبان نکشایم که چرخ کج باز است خبررهانی در حقیقت تار پود زندگی اعجاز هست زره های خاک هستی یک جهان راز هست من چه گویم هر چه بامن کردهٔ زود پیدا می شود اینجا که دنیا ساز هست ای گل خندان تو تنها نیستی واقف از ین ورنه هر برگ گلستان آشنائے راز هست

رباعی : خیر رحمانی نے رباعیاں بھی کہی ہیں ۔ان کی رباعیوں میں متصوفانہ رنگ ہی کار فرما ہے۔ زندگی ،زندگی کی حقیقت، هستی وئیسی ،فلسفہ وحکمت ،گناہ و تواب ، جام تحبّی ،شق وحدت ، جبتی معرفت اور جام مصفّا کی باتیں ہیں۔ابو سعیدانی الخیر ، بابا طاہر عرباں اور عمر خیام کی رباعیوں سے مختلف تو نہیں لیکن ان کی رباعیوں میں ہندوستانی فضا و آب و ہوا،ملّت کا رونا ،قوم کی سمیری جیسے خیالات بھی پائے جاتے ہیں۔اقبال اور خیر رحمانی کی رباعیوں میں موضوع کے لحاظ سے بڑی مماثلت ہے۔اقبال اور خیر ایک عہد میں ہندوستان کے دوسمت میں اپنی اپنی زندگی گذار رہے تھے لیکن ہندوستان کے حالات نے دونوں کو مضطرب رکھا اور ہرایک مہندوستان کے حالات نے دونوں کو مضطرب رکھا اور ہرایک

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰۶ء

نے اپنے طور براینی شاعری کا موضوع بنایا۔ ذیل میں چندر باعی ملاحظہ سیجئے:

نغمهٔ جان نواز هستی ما نیم دستِ مضراب ساز هستی ما ایم مظهر جلوه کشدا ما هستیم ایعنی آگاه راز هستی ما ایم دردملّت انهیں کس قدرستا تا تھا۔وہ کتنا بیجین رہا کرتے تھے۔دیکھئے:

انسان باید کے با مروت باشد بے جان است اگر نہ اهل الفت باشد دل نیست کہ در وی نہ محبت باشد دل نیست کہ در وی غم ملّت باشد جان نیست کہ در وی نہ محبت باشد انسان اشرف المخلوقات ہے۔اس کی عظمت کی دلیل ہے ہے کہ عرش سے فرش تک اس کے چرچے ہیں۔ مگر افسوں تو اس بات کا ہے کہ دنیا میں ملادی۔ وہ دنیا کے لہولعب میں ایسا گرفتار ہے کہ دوسیاہ کو سیاہ کا رہے:

ازعرش فزوں تر ست رفعت مارا یک نور جھان تاب حقیقت مارا
انسان آنست کو شناسد خود را ورنہ چہ حقیقت و فضیلت ما را
دنیاایک ایسامعمہ ہے کہ اس کے راز پانا آسان کا منہیں فلسفی اور دھریہ تو مدتوں سے دور سلجھار ہے ہیں مگر جس قدر وہ سلجھاتے ہیں اسی قدر الجھتے چلے جاتے ہیں۔اگر انسان اسرار جہان پالے تو ہندہ اور خدا میں فرق کیا رہ جائے گا۔انسان کوتواینی رازھستی کویانا چاہئے نہ کہ راز خالق کا کینا ت:

جو یایِ رموز! رمز فطرت هستی در باب حقیقت که حقیقت هستی درعلت و اسباب چرا غلطانی تو علت عالی و غایت هستی خیر کی شاعری میں وحدت الوجود اور وحدت الشہو دکا نظریہ پایا جاتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ اس رازهستی کی جبتو اور آرز ہے تو انسان اپنے اندردهوندے۔ کیا بیدندان ، چشمان ، زبان ، دھان ، ابدان ، دستان یوں ہی بنائے گئے ہیں؟ ان کا بنانے والاکوئی تو ہے۔ دریا میں روانی ، موجول میں طغیانی ، بلبول کی نغمہ خوانی ، پرندول کی چھکار ، پھولوں کہ چڑ ، غیجوں کی مہک میں کون بسا ہے؟ درک تو ہے ادراک نہیں کرتے۔ جو پانی کی موجول پر ایک شتی کو چلاتا ہے وہی خدا ہے۔ جو دھرتی پر تیز رفتارٹر بینوں کوسنجالے ہوئے ہے وہی خدا ہے۔ اس کو ظاہری کے سینے سے گلہ عطاکرتا ہے وہی خدا ہے۔ اس کو ظاہری آئھوں سے دیکھانہیں جاسکتا۔ اگر اس کی موجود گی کا حساس کرنا ہوتو اپنے دل میں کروہ و نظر آئے گا مگر بصورت دیگر اگر دل ہی مردہ ہوگیا ہوتو بندہ اسے کہیں نہیں یائے گا:

هر کیفیت بخشک و تر موجود است هر ما هیت به بحر و بر موجود است دادند از آن جمله به انسان عطری هر چیز کے هست در بشر موجود است دادند از آن جمله به انسان عطری هر چیز کے هست در بشر موجود است قطعات: خیررتمانی نے کچھ قطعات تاریخ کے ہیں۔ان قطعات کا موضوعات رحلت ،وصال یا مرگ ہیں۔انہوں بنا کے مسجد کے تعلق سے بھی بہت سارے قطعات کے ہیں۔جیسا کہ او پرعرض ہوا کہ خیر بہت ہی قادر الکلام شاعر تھے۔ زبان و

دبسید اپریل تا عمبر محالای

بیان پر قدرت حاصل تھی۔الفاظ کی بندش سے چھوٹی باتوں کو بھی بڑا بنا کرپیش کرنے کا ہنر جانتے تھے جن کی جھلک ان کے قطعات تاریخ میں صاف دکھائی دیتی ہے۔بس نمونے کے طور پر ذیل میں دوقطعات تاریخ ملاحظہ کیجئے:

تاریخ بنائے مسجد:

بارک الله چه زیبا مسجد میدهد نور ز هر سو جلوه گفت هاتف ز لسان بانی ساختم مسجد تاج قریب گفت هاتف ز لسان بافی

تاریخ رحلت سرعلی امام بیرسٹریٹنہ:

آه سرعلی امام کرد به جنت خرام سید عالی مقام بر لحدش صد سلام خبر ز هاتف شنید سال وفات شهید ما ت سرعلی امام آه سرعلی امام ۱۳۵۱هجری

مفروات: اردو، عربی اور فارسی شاعری میں مفر دات کوئی صنف بخن نہیں ہے۔ فارسی شاعری میں بیت کے عنوان سے اس کا رواج رہار ستان مواج رہار ستان سعدہ اور بہار ستان میں دورج ہے۔ حافظ ، سعدی اورجامی جیسے بزرگ شعراہ نے بیعت کو وسعت دی ۔ خاص طور پر گلستان سعدہ اور بہار ستان جامی میں نثری کفتگو میں بیت کا استعال پایا جاتا ہے۔ شخ سعدی نے تو گلستان میں جو حکا بیتی بیان کی ہیں ان میں زور بیدا کرنے کے لئے پوری حکایت کا نیجورا یک بیت میں پیش کرجاتے ہیں ۔ کہیں کہیں تو شعری زوربیان اس قدرروش ہوتا ہے کہ حکایت ماند پڑجاتی ہے۔

خیر کے یہاں اسی طرح کے مفردات پائے جاتے ہیں۔ان میں جوشعری محاکات وعلائم اورامورات استعال ہوئے ہیں وہ شاعر کی قادر کلامی ظاہر کرتے ہیں۔ ذیل میں مفردات سے چندمثال دیکھئے:

با شارات با غیار سخن می گوید چشمت اغیار نوازی ز ذهانت آموخت عمرت دراز مرگ که بر وقت آمدی حالا مریض عشق ترا یاد کرده بود درجگر درد و بسینه سوز و در دل کا وثی هست این همه لطف و کرم از یار دلدار آمده ساقیا از می خو ناب سیه مستم کن یا بگو ابر سیه را که نیابد به چمن هزاران سجده از مجر ضرورت گهی یک سجدهٔ بی احتیاجی

خیررحمانی کی شاعری کا ایک عمومی جائیزہ اوپر پیش ہوا۔ ایک برا اشاعر، ادیب ہمارے درمیان سے گذرالیکن ہم اس کی وہ پزیرائی نہ کرسکے جس کا وہ مستحق تھا۔ موجودہ دور میں ضرورت اس بات کی ہے ان کی بازیافت ہوتا کہ اردواور فارس کے کارناموں میں ایک موتی اور جڑ سکے۔ :

منبع:

ا ـ د يوانِ فارسى بنام رشحاتِ خير وفھاتِ خير (نسخه زهلی)

دبسيسو الإيل تا تتمبر <u>الاناية</u>

۔ ریاضِ تر ہت ہنتی اجود دھیا پرشاد بہار مطبع چشمہ 'نور مظفر پور ۱۸۲۸ء ۳۔ آئینۂ تر ہت ہنتی بہاری لعل فطرت (بیرکتاب چھوٹی مہارانی نے چارسال قبل پھرسے شایع کروایا ہے۔) ۴۔ بزم ثال ، شاداں فاروقی مطبع در بھنگہ ۵۔ رفتگاں وقائماں،عبدالمنان طرزی مطبع دبلی



**ڈاکٹریل عبدی جستہ** پی آنچ بڑی (اردو) تہران

## ایران میں تصحیح متونِ عرفانی ڈاکٹر محمد رضائنفعی کد گئی کی تصحیحات کے تناظر میں

چکیده: ڈاکٹر محمد رضائضیی کدکن (پیدائس:۱۹۳۹) ایران کے بلند پایہ ادیب، وسیح النظر تقاد، دقیق مسح کیده: ڈاکٹر محمد رضافیہ بندی کہ کتا ہیں: موسیقی ۔ تعمر، صور خیال دَر شعیرِ فارسی آج کل حوالہ جاتی کتب کے طور استفاده کی جاتی ہے۔ ان کی کتا ہیں: موسیقی ۔ تعمر، صور خیال دَر شعیرِ فارسی آج کل حوالہ جاتی کتب کے طور استفاده کی جاتی ہے۔ ان کی تحریر است قلند ریہ اور فرقہ کر آمید پر تحریر بہت نئی پہلو وَل پر روشی ڈالی ہیں۔ عرفان کے سلسلے میں ڈاکٹر صاحب نے بعض فارسی کے ہم متون کی شیح کی ہے جن میں: عظار کی تالیفات، صفر ت ابو سعید ابو الخیر کے مقامات، صفر ت بایزید بسطام کا اور حضر ت ابو الحسن مَر قانی نے اقوال ،خواجہ عبد اللہ انصار کی اور شیخ جائم کی بعض تالیفات ہا مل ہیں۔ ڈاکٹر صاحب نے سالہائے سال مختلف لائمر پر بول کا سراغ گائے ہوئے نادر ترین قدیم ترین اور مُستند ترین نیخہ جات کی بنا پہ ان عرفانی متون کی تھے تھے گئے ہوئے نادر ترین قدیم ترین اور مُستند ترین نیخہ جات کی بنا پہ ان عرفانی متون کی تھے تا کہ میں ایک مبسوط مقد مہ، اصلی متن اور محققانہ تعلیقات ہا مل ہے۔ زیر مضمون میں ڈاکٹر شفعی کہ کئی کہا تی تصحیحات پر گفتگو کی جاتی ہے۔

کلیدی الفاظ: عرفان، شعیح، ڈاکٹر شفعی کہ گئی، دفتر روشنائی، نیوشد تَہ دریا، پیشیدن تھم وقت در ہر کو وہدی ستے ہید، والی، میں الکان در ویش ستے ہید، داکٹر صاحب کی کہ دو تر روشنائی، نیوشد تَہ دریا، پیشید نانسان در ویش ستے ہید، داکٹر شفعی کہ گئی، دفتر روشنائی، نیوشد تَہ دریا، پیشید نانسان در ویش ستے ہیدہ دور کر سائی در ویش ستے ہیدہ داکٹر سائوں دو قب ستے ہیں دفتر کر ویش ستے ہیا ہیں۔

" هرکس بدین خانقاه درآید نانش دَهیدوازایمانش مُرُ سید که آن که بر درگاهِ حِق به جان ارز د درسررای بولحسن نان از و در اینخ نیست"

(ترجمہ:اس خانقاہ کے اندر جوآتا ہے اس کا مذہب مت پوچھو!اس کوروٹی کھلاؤ! کیوں کہ جس کے وجودکونت تعالیٰ کی بارگاہ میں عزت ہے تو بوالحسن کے ہاں اس سے روٹی انکارنہیں کیا جاتا ہے) کہاجاتا ہے کہ شیخ ابوالحسن کرتانی کے خانقاہ پر بیعبارت کھی گئی تھی: (ص۲۷)

ڈاکٹر محمد رضاشفیعی کدئی ۱۹۳۹ء میں خراسان کے ایک قصبہ کدکن (ضلع نشابور) میں پیدا ہوئے۔ بچپن ہی سے اپنے والد ماجداً وراس دور کے معروف عالم ادیب نیشا بورگ سے عربی زبان وادب تلمذکیا۔علوم اسلامی کی تعلیم جیسے: فقداور کلام وغیرہ کومشہور علاء: شیخ ہاشم قزویٹی اورمیلا ٹی سے حاصل کی (۱)۔ دانش گاہ فردوسی مشہدسے فارسی میں ایم اے کیا اور ابریل تا سمبر کاناء

اس کے بعد دانش گاہ تہران سے پی ایچ ڈی کی ڈگری حاصل کی۔وہ ۱۹۲۹ء سے لے کر،اب تک تہران یونی ورٹی کے شعبۂ فارسی میں تدریسی کا مسرانجام دےرہے ہیں۔وہ فارسی ادب پڑھاتے ہی نہیں بلکہ فارسی ادب کے موضوعات پر گئی برسوں سے مسلسل لکھ رہے ہیں:اسلو بیات،اد بی تنقید،اصناف بخن،عرفان،تصوف وغیرہ۔جاپان اورام ریکہ یونی ورسٹی برسوں سے مسلسل لکھ رہے ہیں:اسلو بیات،اد بی تنقید،اصناف بخن،عرفان،تصوف وغیرہ۔جاپان اورام ریکہ یونی ورسٹی (اکسفر ڈاور پرنسٹن) کی دعوت کی بنا پروہاں جاکرا پی قتی اور تدریسی کا موں کا سلسلہ جاری کیا۔ڈاکٹر صاحب بلند پا بیہ محقق ہونے کے ساتھ ساتھ اعلیٰ اور معروف شاعر بھی ہیں۔کلاسی اور جدید شاعری میں ان کے کئی مجموعہ کلام شائع ہو بھی ہیں جن کو بے پناہ مقبولیت حاصل ہوئی۔(1)

ڈاکٹر شفیعی کدئی نے مختلف کتابوں اور بے شار مقالات کی تحریر کے ساتھ ساتھ بعض قدیم اور اہم عرفانی متون کی تھے جا کر اس پہلی ہے اور ان پر نہایت عالمانہ تعلیقات کھی ہیں۔ بنیادی مآخذ تک رسائی کے لیے ڈاکٹر صاحب دنیا بھرکی تمام لا تبریر یوں کا سراغ لگاتے رہے ہیں۔ چناں چہانھوں نے ایسے نایاب قلمی شخوں کی دریافت کی ہے جہاں دنیائے علم و عرفان میں پہلی بار منظر عام پر آرہے ہیں وہاں بعض عارفوں کے بارے میں پر جدیدسے جدید معلومات حاصل ہور ہیں۔ ہیں۔

چالیس سال پہلے ڈاکر شفیعی کدنی نے بیارادہ کیاتھا کہ خراسان کے اہم عارفوں، ان کے حالات اور تصانیف پرائیک کتاب پیران محراسان کے عنوان سے تحریر کریں ۔ لیکن کتاب کی ضخامت کومد نظر رکھتے ہوئے ڈاکٹر صاحب نے ایپ کتاب پیران محراسان کے عنوان سے تحریر کریں ۔ لیکن کتاب کی ضخامت کومد نظر رکھتے ہوئے ڈاکٹر صاحب نے ایپ خالیت ، ماحول ایپ ارادہ سے باز آیا اور انھوں نے پانچ علیحدہ کتابیں پانچ بڑے عارف کی تالیفات رملفوظات کی بڑی دفت نظری سے تھے کی ہواور اور نھوں نے ہرایک عارف کی تالیفات رملفوظات کی بڑی دفت نظری سے تھے کی ہواور وصوں میں مبسوط مقدمہ اور فاضلانہ تعلیقات کے ساتھ شائع کروائی ہے۔ ڈاکٹر شفیعی کدئی کی عرفانی متون کی تصحیحات کودو حصوں میں تقسیم کی حاسکتی ہے:

1) عطّارؒ ( ۵۵۳ ـ ۹۲۷ ہجری ) کی تالیفات کی تھیجے مجموع**ہ آٹارِفر پدالدین عطّار نبیثا بوریؒ** کے عنوان سے۔ ابھی تک مذکورہ مجموعہ کے پانچ شار بے یعنی عطّار کی پانچ تھیجے شدہ کتا ہیں،منظرِ عام پرآ چکی ہیں: .

مجموعه آثار عطّارً (۱) **ـ مقدّ مه، نقيج و تعليقات منطق الطير** ٢٠٠٠ - ( اخير تيرهو ين اشاعت : ٢٠١٧ - - نيز اس كالمخضر ايُديشن:٢٠٠٥ ء)

> مجموعه آ نارعطًا رِّ(۲) مقدّ مه تقیح وتعلیقات الهی نامه کنده ۱۰۲۰ (اخیر سانوی اشاعت:۲۰۱۵) مجموعه آ نارعطًا رِّ(۳) مقدّ مه تقیح وتعلیقات مصیبت نامه کنده ۱۰۲۰ (اخیر چسٹی اشاعت:۲۰۱۳) مجموعه آ نارعطًا رِّ(۷) مقدّ مه تقیح وتعلیقات اسرار نامه کنده ۱۰۲۰ (اخیر سانوی اشاعت:۲۰۱۵) مجموعه آ نارعطًا رِّ(۵) مقدّ مه تقیح وتعلیقات مختار نامه ۱۹۷۸ (اخیر چسٹی اشاعت:۲۰۱۵)

> > زبورِ پارس؛ نگابی بهزندگی وغزل مائے عطار ً۔ ۱۹۹۹ء (اخیر دوسری اشاعت:۲۰۰۱ء)

عطّارٌ کی تنذ کرۃ الاولیاء کی تھیجے میں اور ہراصل عبارت کی جبتو میں ڈاکٹر شفیعی کدئنی نے بیس نسخوں کا مطالعہ کیا ہے

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

۔ لیکھیے بھی زیراشاعت ہے جن کے مُشنا قان یے صبری سے منتظر ہیں۔

II) الهم عُر فا كي تاليفات ران ميمتعلق متون كي تصحيحات:

امرارالتوحيد في مقامات الشخ الي سعيد (تاليف: محمد بن منور بن الي سعد بن الي طاهر بن الي سعيد ميهنى ) ـ ڈا کرشفيعی که کنی نے دوجلدوں میں اس کی تھے کی ہے ۔ (پہلی اشاعت: ۱۹۸۷ ـ اخیر گیار ھویں اشاعت: ۲۰۱۴ ء) پہلی جلد: متن شامل ہے اور دوسری جلد: تعلیقات جس میں مباحث ِلغوی ، اصطلاحات عرفانی ، عربی کے احادیث ، اشعار اور عبارات کے ترجی، اقوال اور حکایات کا مآخذ ، متن سے متعلق توضیحی یا دداشتیں اور جامع اشار بیشامل ہیں ۔

آن سوي حرف وصوت؛ گزیدهٔ أسرارالتو حید (پہلی اشاعت: ۲۰۰۰ء براخیر چوتھی اشاعت: ۲۰۱۲ء)

**مقدّ مه تقیح وتعلیقات برحالات و سخنان ابوسعید**ٌ ( تالیف: جمال الدین ابوروح لطف الله بن ابی سعید بن ابی سعد ) ـ ( چوقنی اشاعت: ۱۹۹۷ء را خیر دسویس اشاعت: ۲۰۱۲ء )

ڈاکٹر شفیمی کدئی کے مجموعہ میراث عرفانی ایران کے نام سے (اب تک) یہ پانچ کتابیں حجب پھی ہیں: دفتر روشنائی، بایزید بسطائی سے متعلق، نوشتہ بروریا (= دریا پر کھائی) ابوالحن کُر قائی سے متعلق، چشیدن طعم وقت (= وقت کا رَس) ابوسعیدا بوالحیر سے متعلق، در ہرگز وہمیشہ انسان (=انسانی بھیگی) خواجہ عبداللہ انساری سے متعلق، در ہرگز وہمیشہ انسان (=انسانی بھیگی) خواجہ عبداللہ انساری سے متعلق، در ہرگز وہمیشہ انسان (=انسانی بھیگی) کو این سے متعلق کر ہمتان خواجہ عبداللہ انسانی کے گئی ہیں۔ (=مُبارز دَرویش) شخص کے انسان خصوصیات حسب ذیل ہیں:

۔انھوں نے انہی عارفوں پر کام کیا جوار انی اسلامی کے عرفان (تصوّف) میں بلندترین چوٹی شار کیے جاتے ہیں۔ ۔انھوں نے نو دریا فت شدہ نسخوں کے مطابق ،قدیم ترین اور متند ترین مآخذ کی دست رسی اوران کی بنیا دیر ، انہی عارفوں کی تقریرات (اقوال ،مجالس عارفانہ کے ارشادات ) یا تحریرات ( کتاب ، رسالہ ) کی تھیجے کی ہے۔

۔ انھوں نے مذکورہ عُر فاکی شخصیتوں سے جعلی اور بے بنیا دروایات دور کرنے کے لیے اب تک تقریباً تمام فارس ،عربی ، انگریزی ، فرانسیسی ، جرمنی اور روس کتب اور مقالات کا مطالعہ کیا ہے ۔ چناں چہ ڈاکٹر صاحب اپنی تصحیحات میں مشہور مستشرقین کی آراکی تقید کرتے ہیں ۔

گذشت ِ زمان اور حواد شِ تاریخی ، ان کی نسلوں اور مریدوں کی عقیدت اور ہردور کے معاشروں کی خاص اقد ارکی تغییرات نے ان عُر فاکی شخصیات پر جعلی داستا نیں بنالیں ہیں ، ان کے اقوال پر دوسروں کے کلام شامل کردیے ہیں اور ان کی اصلی تالیفات سے پچھاور تالیفات منسوب کردیے ہیں۔ چناں چہ آج کل کوئی محقق ان صوفیا پر علمی کام کرنا چاہیں تو اس کو ہفت خالن رئستم پار کرنا پڑتا ہے۔ ڈاکٹر شفیعی کدئی نے سالوں سال عرق ریز بوں سے ان تمام ابہا مات ، غلط بیانیاں ، جعلی حکایات اور تصانیف پر روشنی ڈالی ہے۔ مثلاً انھوں نے متند دلائل سے (لسانی، تاریخی ، اسلوبیاتی ، جغرافیائی و...) وضاحت کی ہے کہ ابوسعید الی الخیر سے کون کون سے اشعار منسوب کیے گئے ہیں ؟ شخ جام کی کون کون سی تالیفات جعلی ہیں ؟ خواجہ عبد اللہ انصاری کی مسلم الثبوت تصانیف کون ہیں ؟

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

ان صحیحات کے مقدموں میں:

عرفان کی تعریف،اس کی حقیقت اوراسلوب کی تشریح کرتے ہیں۔

۔ مذکورہ عارف کے احوال اور آثار کا جائزہ لینے کے بعداس عارف کی تعلیمات کا نچوڑ ایک ہی مختصر اور جامع الفاظ میں بتاتے ہیں۔

تصحیح شد ه متن کے ادبی حثیت پر گفتگو کرتے ہیں۔

۔اضی عارفوں کی تعلیمات کانچوڑ مختصراور جامع انداز میں بیان کرتے ہیں۔

تصحیح کے طریقۂ کار کی وضاحت کرتے ہیں۔

تعلیقات میں اشخاص، اماکن، عبارات ، اصطلاحات ، تمثیلات کا اصل ماخذ، عربی عبارات کا فارسی ترجمہ اور ان کے حوالے۔

۔ ہر کتاب کے آخر میں مشکل الفاظ کے معنی کے لیے'' فرہنگ نامہ'' کے عنوان سے بنائی ہیں۔

زيرتحريم ضمون ميں مذكور وان يانچ كتابوں كا تعارف كياجا تاہے:

ا: دفتر روشنائی (ازمیراث عرفانی بایزید بسطائ وقات:۲۱۱ جری)

فدكوره كتاب، حيار حصول برشتمل بين: (١) مقدمه (٢) متن كتاب المنور (٣) دوضميم (٧) تعليقات

الف مقدم

اس میں ابی بیز پد طیفور بن عیسی بن سروشان یعنی بایز ید یکے حالات، ان کے معاصرین، مریدین اوران کی زبان کا لسانی مطالعہ (یعنی زبان تومس) شامل ہیں۔مقد مہ کے کچھوڈیلی عنوانات:''عرفان میں شطح اور بایزید گی شطحیات''''بایزید اور ابیزید گومس) شامل ہیں۔مقد مہ کے کچھوڈیلی عنوانات:''عرفان میں بایزید گامقام'''''بایزید اور کڑتا ٹی کے خاندانوں کے ازدواجی رشتہ داریاں''''بایزید اور حکمت اشراق''۔

مولف مقدّ مه میں ''قطع'' کے مطلب کی تشریح کرتے ہوئے بایزیدٌ کی شطحیات کی وضاحت کرتے ہیں۔'' نجنید بن مجمد نَها وَ ندکیؓ (وفات : ۲۹۷ ہجری) نے بایزیدؓ کی شطحیات کی تفسیر کی'' (مقدمہ،۲۰۰۵ء،۳۳۵) آگے ڈاکٹر صاحب چار بڑے عارفوں کی شطحیات کا جائزہ لیتے ہیں:

سُجانی مَا اَعظُمُ هُانی (از:بایزید بَسطایٌ، وفات:۲۱۱ ججری) را کا انحق (از:منصورحلّا جُے مقتول:۹ ۳۰ ججری) رالصّو فی غیر مُخلوق (از:ابوالحن خَرُ قائیٌ، وفات:۴۲۵ ججری) را <mark>کی فی خُبتَّی سِوَی اللی</mark>ٰه (از:ابوسعیدابوالخیرٌ، وفات: ۴۲۰ ججری)۔

ڈاکٹر شفیمی کدگنی کی رائے میں غالبًا بایزید بَسِطا می کے اقوال عربی زبان میں ترجمہ ہوتے ہوں گے اور مختلف کا تبوں کے قلم سے بھی بے پناہ تبدیلیاں اس میں آگئ ہوں گی۔غالبًا بایزیدٌ فارسی (البعۃ اُس دورکی فارسی) میں بات کرتے تھے کیوں کہ ان کے مخاطبین ایرانی اور فارسی بولنے والے تھے۔دوسرے لوگ ان کے اقوال کا عربی ترجمہ کیا کرتے تھے۔مجد دالدین بغدادی (وفات: ۲۰۰۷ یا ۲۱۲ ہجری) جضوں نے بایزیدؓ کے حیات ہی میں ان کے اقوال قالمبند

اريل تا تمبر المائع

کیے تھانھوں نے تاکیدی ہے کہ بایزیڈفاری میں بات کررہے تھے۔(ایضاً، ص۳۰۔۳۲) ڈاکٹر صاحب تاریخی زنجیرہ کسلسل کی بناپر حضرت صادقؓ (۸۰۔۱۳۸ہ جمری) اور بایزیڈ کے ہم عصر ہونے کی بالکل مستر دکرتے ہیں۔ ب،متن کتاب النّور

''عطار ؓ نے تذکر قالاولیاء کی تالیف کے وقت کتاب المسدّور کا اصلی ما خذقر اردیتے ہوئے بایزیدؓ کے حالات قلمبند کیے تصاور بایزیدؓ کے حوالے سے (اب تک) قدیم ترین سند ہے۔المسدّور کا قدیم ترین قلمی نسخہ ظاہر بیلا بمریری (وشق،شام ) میں دستیاب ہے اور تاریخ کتابت ۸۸۸ ججری درج ہے۔البتہ وہ المسدّور کا نسخہ جوعطارؓ کے پاس تھا جس کا انھوں نے استفادہ کیا کوئی اور نسخہ تھا جو بہت شخیم ہی تھا'' (ایضاً مس ۴۵)

السنّور عربی زبان میں ہے جس کی سالِ تایف: ۲۳۰ اور ۲۵۰ ججری کے درمیان ۔ اس کتاب کا مولف:
ابوالفضل محمد بن علی سُهلگی بَسُطا می (۲۷۷ ـ ۷۵۷ ججری) بڑے مشاکن اورصوفی شار کے جاتے تھے۔ سُهلگی کی زندگی پرڈاکٹر شفیعی کد گئی روشنی ڈالتے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب مختلف قدیم کتابوں (سُهلگی سے قبل) کا اشارہ کرتے ہیں جن میں بایزید سنسین کے حالات اوراقوال پائے جاتے ہیں۔ السنّور عربی زبان میں ہے جس کا ڈاکٹر شفیعی کد گئی نے فارسی میں وفتر روشنائی کے نام سے ترجمہ کیا ہے۔

''المستور کی اساس پر،احمد بن حسین بن الشیخ انخر قافی نے ایک مستقل کتاب تالیف کی: مَستور الجمهّود فِی مَداقِب سلطان العارفین ابویزید طیفور (۳۰ مجری)۔ جس میں بایزیگر حکایات اوراقوال، حواثی، اضافات، شعری شواہد، آیات قرآنی، احادیثِ شریف اوردیگرمشائخ کے حالات اوراقوال۔ یہ کتاب اہم تالیف شار کی جاتی ہے'' (ایضاً، ص۲۵)۔ ڈاکٹر صاحب اس کتاب کے مولف کے بارے میں تفصیل سے مآخذ کی نشان دہی کرتے ہیں۔ نیز مذکورہ کتاب کی موہوم باتوں کی نشان دہی کرتے ہوئے جبوت دیتے ہیں کہون کون کی باتیں من گھرٹ ہیں۔ جن دوضمیمے

بایزیدگی داستان معراج کی دوروایتی دست یاب بین ایک روایت کامتنا لمدنو دیمین شامل ہے اور دوسری کا متن ،ایک باب ہے کتاب القصد الی الله کا (از: ابوالقاسم عارف) دڑا کٹر شفیعی کد گئی نے دوروایات شامل کی بین دوروایات شامل کی بین دوسری روایت ،کاعر بی متن ،انگریزی ترجمہ کے ساتھ شائع کیا'' (ایضاً مسمم)

دفتر روشائی میں ڈاکٹر شفیعی کدگی بایزیداور حکمت اشراق کے عنوان سے فلسفہ اشراق کا ایک اصول پر روشنی ڈاکٹر میں: ''مقامات اصلی کُر قانی کا نام: نور العلوم تھا۔ اس کتاب کا ایک مختصر شدہ ایڈیشن فتخب النور ہے۔ سُہلگی کا کتاب کا نام: السند و ہے۔ سینام حب اتفاق نہیں اور کسی قدیم روایت کا سرچشمہ ہیں۔ شخ اشراق سُر وردی ؓ نے (شہادت: ۵۸۷ جمری) اپنی کتاب: المشارع و المطارح اتمیں چاراشخاص کو استمرار خَمیرة و السخسروانیدین کہلائے ہیں: بایزید بسطامی (وفات: ۲۲۱ جمری) رحسین منصور طلّ ج (شہادت: ۱۹۰۹ جمری) ابوالعبّاس قصّاب آملی (وفات: چوتھی صدی جمری کے دوسرے بیاس سال رابوالحسن فر قانی (وفات: ۱۹۳۵ جمری)''

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

(الضأم ٩٧)

د :نسخهُ اساس

النّور كاقدىم ترين قلمى نسخە ظاہرىيدلائبرىرى (دمثق، شام) ميں محفوظ ہے جس كى تاریخ كتابت ۸۸۷ ججرى، لا ہيجان كشير ميں - كاتب: قطب الدين بن شس الدين بن جا جي جمال الدين بوسه (؟)

اس بحث کے اختتام میں حضرت بایزید بسطامیؓ کے دوارشادات نقل کیاجا تاہے:

هر كه دَر مَر دُمان بهلم بِنْكَرُ دوُسْمَن الشان شَوَ دو هر كه دَر بشان بحقیقت بِنْكَرَ د بریشان بَخشالیش آرد ( ص۱۸۲)

(ترجمہ: جولوگوں کوعلم کے ساتھ پرکھتا ہے تو وہ ان کا دُشمن بن جاتا ہے اور جولوگوں کو حقیقت کے ساتھ پرکھتا ہے تو وہ ان کو بخش دیتا ہے )

ہر کہ بُرخَلق گُشادہ تر بہ خُدای نز دیک تر (ص۲۹۴)

(ترجمہ: جولوگوں کوزیادہ تر دیتا ہے تو وہ اللہ تعالی کے یاس قریب ترہے)

۲: نوشته بردریا (ازمیراث عرفانی ابوالحن فرقاتی ۳۵۲ ۲۵۸ جری)

ندکورہ کتاب ،ابوالحس علی بن احمد بن جعفر بن سلمان کُرُ قانی کا مقامات ہے جو پانچ حصوں پرمشمل ہیں: (۱) مقدمہ ،(۲)رسالهُ مُنتخب نورالعلوم (۳) ابوالحس خرقائی دوسروں کی نظر میں، (۴) نجم رازی کی ایک تفسیر شطحیات ِ ابوالحس کُرُ قائی پر (۵) تعلیقات۔

الف:مقدمه

شُخ ابوالحن مُرَّ قائی کے حالات پر شامل ہے۔اس کے کچھ ذیلی عنوانات:''عرفان ایرانی اوراسلامی میں مُرَ قائی کا مقام''ر مُرَّ قائی اور کرامات''ر ''بوالحن کی انسان دوسی''ر'مُرَّ قائی کی زبان؛استعارہ سے بر ہیز اور تمثیل برتا کید''ر'مُرُّ قائی

ایک اللی عارف' رُخُرُ قائی کا کلامی ند بب' رُخُرُ قائی کا فقهی ند بب' ر' خانقاهِ ابوالحنُ 'ر' سیاسی حالات خُرُ قائی کے دور میں ''ر' ابن سینا اُور خُرُ قائی کی ملاقات' ر' بایزیداً ور خُرُ قائی ''ر' خُرُ قائی سے منسوب تالیفات' رعظار ؓ کے تذکرہ الاولیاء کی روایات کا جائزہ' 'ر' مقاماتِ ابوالحن خُر قائی کا مطالعہ''۔

مقدمہ میں ڈاکٹر شفیعی کد گئی لکھتے ہیں:''خرقائی ایک مختی عارف تھے اور کھیت باری اور باغ داری کے ذریعے کماتے تھے۔ چوکھی اور پانچویں صدی ہجری میں غالبًا ابوالحسنُ کا خانقاہ واحد خانقاہ تھا جس کا مالک اپنے ہی خریجے سے چلاتا تھا۔ نیز خُرُ قائی کا کوئی ایک مُرید کہیں سے سُر اغ نہیں ملتا'' (مقدمہ ۲۰۱۲ء، ص۲۷ ے ۵۷)

'' قومس کا مرکز اس دور بسطام تھااور خُر قان اس کا ایک چھوٹا ساگاؤں تھا۔ شُخ خُر قائی اس گاؤں کے تھے اور ان لب واچہ قومسی تھا۔ اس حوالے سے ڈاکٹر صاحب نے ایک فہرست بنائی ہے۔ مثلاً : اچہ قومسی میں :''سپاہی''کو ''اسفاہی''ر'تر از و''کو 'دراز و''بولتے تھے'' (ایضاً مِس ۱۲۸)

اسلط میں ڈاکٹر صاحب، مُقدّی کا اَحسَن النَّه اسدِم کا حوالہ دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ لہجہ تو مس میں ' ہا' لاحقہ کے طور پر کثرت سے استعال ہوتے تھے۔ یہی لہجہ، شُخ کُر قائی کے ملفوظات میں ملتے ہیں۔ نیز شُخ کُر قائی کے دور میں ' حو' ایک لاحقہ تھا اور اس دور کے لہجے کے مطابق '' حوث' تلقظ کیا جاتا تھا۔ یہی '' حوز'' گذشت زمان سے '' حوز' اور' حو' میں بدل گیا ہے۔ اس باریک لسانی نکتہ کو آنے والے کا تبوں کو معلوم نہیں تھا۔ چناں چرانھوں نے اس لاحقہ کو، اپنے من گھرت الفاظ میں بدل دیتے تھے۔ (ایضاً ،صص ۱۲۳۔ ۱۲۳) چناں چہ آج کل وہ دست یاب مقامات جس میں لہجہ تو مس یائے جاتے ہیں وہ قدیم اور مُعتمر مقامات ہے اور وہ مقامات جس میں جدید عبارات یائے جائیں وہ غیر مُعتمر مقامات ہے۔ (ایضاً ،ص ۵۹)

ڈاکٹر شفیعی کدگنی رقم طراز ہیں کہ شخ کُر قائی ایک اُمّی عارف سے جن کولکھنا آتا تھانہ پڑھنا۔ یقیناً انھوں نے کوئی کتاب تالیف نہیں کی ہے۔ چناں چہ ڈاکٹر صاحب مندرجہ ذیل منسوب تالیفات کے بارے میں کہتے ہیں کقطعی طور پریشخ کُر قائی کی نہیں: (ایضاً مص ۸۵ ۸۵)

رساله در توبه رساله در ذکر رسالهٔ ابوالحن فَرُ قانی رفقر نامه ربدایت نامه را شعار رمنا بیج العبا در اُسلوک ربَشارت نامه ر رساله در طریق ادبهمیّه وگلاهٔ چارترک\_

وُّاكَرُ شَفِعِي كَدَّنَى فَتْلَفَ اسَادَى بَناپراندازه لگاتے ہیں کہ '' پہلی بارمَقاماتِ خَرَقانی ، پانچویں صدی ہجری کے وسط میں مختلف افراد کے توسط سے تالیف کی گئی ہوگی۔مَقاماتِ خَرَقانی کا کلمل متن کہیں سے نہیں ملتا البتّہ اس کے زیادہ ترمتن ،عطّار کے تذکرۃ الاولیاء کے دوسرے حصے میں شامل ہیں۔ پھر کسی نے مَسقار کے تذکرۃ الاولیاء کے دوسرے حصے میں شامل ہیں۔ پھر کسی نے مَسقار کی ہے۔ خَسرَقال اور دکایات کا انتخاب کرتے ہوئے مستقل کتاب کے عنوان سے منتخب نورالعجلم شائع کیا ہے۔ پورے یقین کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ مقامات (اب یہ کہیں سے دست یاب نہیں ہے) اس کا اصل نام نورالعکوم تھا۔ ممقامات کرتانی کا قدیم مختصر شدہ متن قطب السالکین ہے' (ایسناً میں او یہ ۹)

دبسيد اړيل تا تمبر کانځ

''ابوسعید سمعائی نے (وفات: ۵۹۲ هجری) ایک کتاب الانساب تالیف کی ۔انھوں نے بسطام کا سفر کیا ہے۔ وہ خود ایرانی، فارسی زبان اور مَر و کے باشندہ تھے۔تاہم انھوں نے اپنی کتاب میں ندرتاً فارسی اقوال نقل کیے ہیں اور ان نوادرات میں سے شخ خُر قائی گے اقوال ہیں۔اس کا مطلب یہ ہے کہ ابوسعید سمعائی نے مقامات ِحُر قانی دیمھی ہوگی اور یہ عبارات وہاں سے اخذکی گئی ہوں گی۔مقامات ِحُر قانی کے پہلے راوی احمد۔ شخ خُر قائی کے صاحبز ادہ۔ ہوں گ' (ایضاً ہم ۹۳ م ۹۳)

خواجه عبداللدانصاری کی ایک مجموعة تحریرات میں ایک جیموٹار ساله اسی عنوان سے: فر کر قطب الستالکیین شامل ہے جس کاقلمی نسخه مرادملاً لا بمریری (ترکی) میں موجود ہے اور اس قلمی نسخ کا ایک عکس سنٹرل لا بمریری دانش گاہ تہران میں۔ (تاریخ کتابت: قریبا ۸۷۷مجری)

ب:متنِ رساله المُتخب من كتاب نورالعكوم

ڈاکٹر شعبی کد گئی اس کامتن شامل کیا ہے۔''ابوالحن خُر قائی کے مقامات اصلی کاعنوان نور المعُلوم تھا۔کسی شخص نے اس کا انتخاب کرتے ہوئے مستقل رسالہ مُتخب نور العکوم کے نام سے تحریر کی تھی جس کا واحد قلمی نسخہ برٹش میوزیم میں محفوظ ہے۔کا تب کا نام مُحمود بن علی بن سلمہ ۔تاریخ کتابت: ۱۹۸ ہجری ۔ (۳)

ج: ابوالحن خُرُ قا فيُّ درحديثِ ديگران: ازقُشيريُّ تاجاميُّ

ڈاکٹر شفیعی کد گئی بتر میب تاریخی ابوالحن کُر قائی کے بارے میں مختلف اولیائے کرام اور مشاکح کے اقوال بیان کرتے ہیں جوقر یا چونتیس تحریروں پرمشمل ہیں:

ابوالقاسم قُشیر گُ (الرسالة ، تالیف: ۲۳۷ ججری) علی بن عثان بجُویرگ (پانچویں صدی ہجری کے دوسر سے پیچاس سال) افواجه عبداللہ انصارگ (وفات: ۲۸۱ ہجری) رابوالرجاء چا چی (وفات: ۲۵۱ ہجری) رشیدالدین میپُدگ (تالیف: ۲۵۰ ہجری) راجہ غزائی (وفات: ۲۵۰ ہجری) رشیباب الدین احمد سمعانی مَر وزگ (چھٹی صدی ہجری کے پہلے پیچاس سال) رجمال الدین ابورَ و حمیجنی (۲۵ ہجری سے پہلے) رابوسعد سمعانی (وفات: ۲۵۱ ہجری) مقامات ابوسعید ابوالحیر (انداز تا: چھٹی صدی ہجری) رامرارالتوحید (تالیف: ۲۵۸ ہجری) رشیباب الدین سُر وردی شیباب الدین سُر وردی شیبات ابوسعید ابوالحیر (انداز تا: چھٹی صدی ہجری) / آمرارالتوحید (تالیف: ۲۵۸ ہجری) رخوالی (وفات: ۲۰۱ ہجری) راموز بہان بھلی شیرازی (وفات: ۲۰۱ ہجری) سکہ مقالات بنائی شیباب الدین بخدادی (مقتول: ۲۰۱ ہجری) رمیدالدین بخدادی (مقتول: ۲۰۱ ہجری) رمیدالدین بخداوری (مقتول: ۲۰۱ ہجری) رمیدالدین بخداوری (مقتول: ۲۰۱ ہجری) رمیدالدین محمد فرویتی (مانور: چھٹی صدی ہجری) رتاج الدین اشنوی (ساتویں صدی ہجری کے پہلے پیچاس سال ) رز کریا بن محمد فرویتی (وفات: ۲۸۲ ہجری) رفور الدین اسفرایتی (وفات: ۲۸۲ ہجری) رکھوں سال کر کریا بن مجمد فرویتی (وفات: ۲۸۲ ہجری) رکھوں سکری ہجری کے پہلے پیچاس سال کر کریا بن مجمد فرویتی (وفات: ۲۸۲ ہجری) رکھوں سکری ہجری کر کھوں صدی ہجری کرتا جالدین اسفرایتی (وفات: ۲۸۲ ہجری) رکھوں سکری ہجری کرکھوں سکری ہجری کرتا جالدین اسمونی کے بیاض کی تحریل رابی خرقائی (آکھوں صدی ہجری کرکھوں بن عثمان (کی تالیف: ۲۸۸ کے ہجری) رکھوں سکری ہجری کرکھوں سکری ہجری کرکھوں سکری ہجری کرد سے السب در سالسب در سکالہ سے در

دبسید اپریل تا تمبر کاناء

فُة ـــــق ت ( آمُنُو مِي صدى جمرى ) رخواجه مُحمد پارساً (وفات: ۸۲۲ جمرى ) رزين الدين خوا کی (وفات: ۸۳۸ جمری) ر عبدالرحمٰن حامی (وفات: ۸۹۸ جمری)

اس <u>جھے ک</u>آ خرمیں مُناجاتی منسوب بہترقانی بھی شامل ہے۔ شُخ خُرُ قائی سے منسوب ایک مُناجات ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے اس کابالکل تردید کی ہے۔ (ایفناً ہس ۴۳۷)

د: رساله بنجم الدين رازيَّ

اس کے بعد نجم الدین رازی معروف بدایہ نے (۳۵۵–۱۵۳ ہجری) ایک رسالہ عربی میں ککھا ہے شطحیات ابوالحن کُرُ قانی پر۔ڈاکٹر شفیعی کد کئی نے اس رسالہ کی تھیج کر کے اس کا فارس ترجمہ کیا ہے۔

الغرض نوشته مردَر یا میں ڈاکٹر شفیعی کدگنی ابوالحن کُر قائی کے بارے میں پانچ قدیم متون کا اہتمام اور تھیج کی گئی ہے :عطّار کے تذکرۃ الاولیاء کی دوروایات را یک رسالہ جس کا نام ہے: ذکر قطب الستالکین رمُنتخب نورالعُلوم مرمتفرق تخریریں جو کُر قانی کے بارے میں نویں صدی ہجری تک کھی گئی تھی ملحوظ رہے تذکرۃ الاولیاء کی ایک روایت اور ذکر قطب الستالکین پہلی بارتھیج کی جاتی ہے اور مجم داید کا عربی رسالہ۔

ھ:نسخۂ اساس اور دوسرے نسخے

تذكرة الاولياء ـ بتاريخ: يوم الحادى خامس رسيح الآخر سنة ست عشر وسبع مائة ـ كاتب: محمود بن حسين بن محمد يُعرف ب ب ' عمو' عن قرية افجان كروَن ـ ( كتاب خانه ايا صوفيه، تركي )

دوسرے نسنج:

ذكرقُطب السّالكين - كتابت: حدود ٧٤٨ ججري ( كتاب خانهُم ادمُلا - تركى )

تذكرة الاولياء ـ بتاريخ: رئيج الآخر ٢٩٧ ججرى ـ كاتب: ابراتيم الى بكر بن احمد البيضاوى (كتاب خانه كنج بخش ـ اسلام آباد، يا كتان)

منتخب نورالعلوم \_ بتاريخ: ذي قعده ۲۹۸ ججري \_ کاتب محمود بن على بن سلمه (برلش ميوزيم ، لندن )

اس بحث کے اختتام میں حضرت بایزید بسطامیؓ کے تین ارشادات نقل کیا جاتا ہے:

معرفت آ دی نسبت بهذات حِق ،موہبتی است آن سَری ، که با کوشش عقل به دست نمی آید (مقدمه ، ص ۲۵)

(ترجمہ: ذات ِقق کی معرفت ،موہب (الہی فیض) ہے جو ،اُ س طرف سے عطا کی جاتی ہےاور عقل کی کوشش سے حاصل نہیں ہوتا)

ہر کس بدین خانقاہ دَرآید نانش دَہیدواز ایمانش مَپُرسید که آن که بردرگاہِ حق بہ جان اَرزَ د دَرسَر ای بوالحسن نان از و دَریخ نیست (ص۷۱)

(ترجمہ:اس خانقاہ کےاندر جوآیااس کا دھرم مت پوچھو!اس کوروٹی کھلا دو! کیوں کہ جس کی وجود کوحق تعالیٰ کی بارگاہ میں عزت ہے تو بوالحن کے ہاں اس سے روٹی انکارنہیں کیا جاتا ہے )

چون به عمرِ خویش در نِگریستَم همه طاعت ِخویش هَفتا دوسه ساله ، یک ساعت دیدَم و چون به معصیت نِگریستَم ،عمر خویش دِراز تراز عمرِنوح دیدَم (ص۱۹۰)

(ترجمہ: جب میں نے بیتی ہوئی عمر پرنظر ڈالی تواپنی تمام ہر سالہ عبادات کو، صرف ایک گھنٹہ میں پایا جب که اپنی معصیت کو نوع کی عمر سے بھی طویل تربایا )

س: چشیدَ نطعم وقت (از میراث عرفانی ابوسعید ابوالخیرٌ ۳۵۷\_۳۸۴جری)

نه کوره کتاب، حیار حصول پرمشتمل بین (۱) مقدمه (۲) مقامات ابوسعید (۳) تعلیقات (۴) فر ہنگ

الف:مقدمه

جس کے بچھ ذیلی عنوانات: '' چہرہ تاریخی بوسعید''' بوسعید کی جائے پیدائش''' ان کے اساتذہ''' ان کے سفر''' ان کے عصر میں میہنہ کے عالات''' ابوسعیداور رشاعری''' بوسعیداور ابن سینا'''' بوسعیداور گرُقانی'''' بوسعیداور ساع''، '' بوسعیداور خانقاہ''' نخواتین عارف''۔
'' بوسعیداور خانقاہ''' نخواتین عارف''۔

''ابوسعید فضل الله بن احمد بن محمد بن ابرا ہیم معروف به ابوسعید ابوالخیران کا خانقاہ محلہ 'عدنی کو یان' واقع ہوا تھا جو نیپ ثابور کے اصلی بازار کے عین نج میں تھا۔ (مقدمہ، ۲۰۰۷ء، ۲۲۰) شخ ابوسعید شعرکو بے پناہ پسند کرتے تھے اور ہر کسی مناسبت سے شعر سناتے تھے۔ان کی ذوتی اور عرفانی تربیت ابوالقاسم پشریاسین (وفات: ۳۸۰ہجری) کے توسّط سے ہوئی۔ پشریاسین کوفارسی کی عرفانی شاعری میں بلند مقام حاصل ہے' (ایسناً میں ۱۸)

مختف دوران میں بہت سے اشعار شخ ابوسعید کے نام سے شائع ہوئے ہیں۔ ڈاکٹر شفیعی کد گئی رقم طراز ہیں کہ شختی کہ گئی رقم طراز ہیں کہ شختی عام طور پر دوسروں کے اشعار سنایا کرتے تھے چناں چہ آنے والے لوگوں کی غلط فہمی ہوئی ہیں کہ بیا شعار شخ ابوسعید کے ہیں۔''خود شخ نے کہا ہے کہ ہم نے بھی شعر نہیں کہا۔ یہ جوہم سناتے ہیں عزیزوں ہی کے اشعار ہیں۔ جب کہ مختلف دوران میں بہت میں رباعیات، شخ کے نام سے مختلف بیاضوں، جنگوں میں شامل کر دیے گئے ہیں۔ البتہ اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ شخ بعض اوقات خود بھی شعر کہتے تھے۔ تاہم بعض ان کے مُریدوں نے چھپا کرانکار کر دیا ہوگا اور اس طرح اپنے شخ کے مقام او نیجا کر دیا ہوگا اور اس طرح اپنے شخ کے کما عام او نیجا کر دیا ہوگا اور اس طرح اپنے شخ

مقد ہے کے اس جھے کے ذیل میں ڈاکٹر صاحب شیخ ابوسعید ؓ کے خالفین بتاتے ہوئے اس کی دلیل وضاحت کرتے ہیں:'' تین سوسال کے رائج دستور کے خلاف شیخ بوسعید ؓ اپنے مجالس میں قرآنی آیات اوراحادیث کی بجائے وہ شعر سناتے سے وہ بھی عامیانہ گیت ۔ زاہدان ، صوفیا اور خالقاہ والے ان سے شدّت سے نفرت کرتے سے جن کے سر فہرست: ابوالقاسم قُشیر گی، ابوعبداللہ باکویہ شیراز گی اور خواجہ عبداللہ انصار کی سے "(ایضاً ، سے میں خواتین بھی شرکت کرتے ہے جن کی سرفہرست فاطمہ دقاقہ (۱۳۹۔ ۴۸۸ ہجری) ابوالقاسم قُشیر گی گی بوسعید ؓ کے مجالس میں خواتین بھی شرکت کرتے ہے جن کی سرفہرست فاطمہ دقاقہ (۱۳۹۔ ۴۸۸ ہجری) ابوالقاسم قُشیر گی گی بیوی۔ بچھالی عارفہ خواتین بھی تھیں جن سے شخ خود ستفیض ہوتے سے: رابعہ عدویہ ؓ رسعیدہ صوفیہ ربی بیک سیّر ؓ یاصر ّف۔ (ایضاً ، ۲۷)

دبسید اریل تا سمبر کاناء

بوسعیدکامشہور ترین قول ہے: حکایت نولس مَباش، چنان باش کداز تو حکایت کُند ۔ ڈاکٹر صاحب اس کا اصل عبارت کا سراغ لگاتے ہیں۔ تیسری صدی ہجری کا قول کسی نے اپنے شاگردکو یہ کھایا: لَا تَدَدُو ا عَن غَيرِکُم اِنْ فَي لِوْکُم (ایشاً، ۳۹)

#### ب:مقامات بوسعید

''مُقاماتِ بوسعید میں شخ ابوسعید کے پچھا توال عربی میں ہیں جب کہ یہی اقوال اَسرارالَّو حید میں فارسی میں ہیں۔ نیز مُقاماتِ بوسعید میں پچھالی نادر حکایات ملتی ہیں جو،ان دونوں کتابوں میں موجود نہیں۔ نینجاً مُقاماتِ بوسعیدان دونوں کی بنسبت قدیم ترہے۔ (ایضاً ،ص ۱۸۔ ۷۰) نیز عطار گی بعض حکایات اسی مقامات سے اخذ کئے گئے ہیں۔ مثلاً: پر چنگی'' (ایضاً ،۵۷)

ڈاکٹر شفیعی کد کئیمقاماتِ بوسَعید کے اس نسخ کی خصوصیّات یوں بیان کرتے ہیں: ''اس میں پچھالیی حکایات ملتی ہیں جوابوسعید گی زندگی ، مجالس ، اقوال اور ان کی شطحیات پر روشنی ڈالتی ہیں ، پچھ نایاب اشعار ملتے ہیں جوفارسی شاعر ی میں پہلی بار رونما ہوتے ہیں ، پچھالیسے نادر فارس الفاظ اور تراکیب ملتے ہیں جو کسی لغت میں دست یاب نہیں'' (ایسناً ، ۹۳ یے ۹۳)

ڈاکٹر صاحب تذکرہ الاولیاء کے مختلف نسخوں کا جائزہ لیتے ہیں کہ ابوسعید ؓ کے حالات کس طرح درج کیے جاتے تھے؟ اور مختلف کا تبوں کا کردار کیا تھا؟ جاتے تھے؟ اور مختلف کا تبوں کا کردار کیا تھا؟ الغرض پشید ن طعم وقت کا مطالعہ کرتے ہوئے محترم قاری کوشنخ ابوسعید ؓ کے علاوہ پچھاور معلومات ملتی ہیں:

الغرض پشید ن طعم وقت کا مطالعہ کرتے ہوئے محترم قاری کوشنخ ابوسعید ؓ کے علاوہ پچھاوات نولی کی روایت (الیسنا ہی موں نیا ہی موں نیا ہی کہ این میں گھتے ہوئے ان دونوں کے پچھکام سنداً پیش کرتے ہیں کہ ابن سینا کسی حد تک بوسعید اور ابن سینا کی ملاقات کے بارے میں لکھتے ہوئے ان دونوں کے پچھکام سنداً پیش کرتے ہیں کہ ابن سینا کسی عد تک بوسعید ؓ سے متاثر تھے۔ (الیضا ہی لکھتے ہیں: ''پیروان امام ابوعبداللہ محمد بن کر ام سیستانی نیشا بوری (وفات: فرق بتاتے ہیں۔ ڈاکٹر شفیعی کد گئی گئی تو ہو ان زندگی گزار نے کے لیے مسجد کے پاس یا مسجد سے الگ کوئی جگہ بنا کر اسے خانقاہ کہلاتے تھے' (الیضا ہی میں)

ج:نسخهٔ اساس اور دوسرے نسخے

دبسيد اړيل تا حمبر کاماء

نسخہُ اساس: تذکرۃ الاولیاء ، کا تب بمحود بن حسین بن مجد گیر ف ب''عموٰ 'عن قریدا فجان کرؤن۔تاریخ کتابت: رہے الآخر ۲۱۷ ہجری۔ (نسخہُ ایاصوفیہ، ترکی) ڈاکٹر شفیعی کد گئی اس نسخے کے رسم الخط کے سلسلے میں تفصیل سے وضاحت کی ہیں۔ نیز ڈاکٹر صاحب رقم طرز ہیں:''حلاّج کے دور کے بعد کے مشاکخ کے مطالعہ میں نہایت سود مند ہے''(ایشنا، ۸۳) دوسرے نسخے: تذکرۃ الاولیاء۔ کتاب خانہ آیت اللّه مَ عَشَی بھی گُم، ایران۔تاریخ کتابت: تقریباً نویں صدی ہجری۔ وہنسخہ جونکلسون نے تذکرۃ الاولیاء کی تعرف الاولیاء کے لیے استعال کیا تھا۔ (نسخہُ انڈیا آفس)۔تاریخ کتابت: ۱۹۰۱ہجری تذکرۃ الاولیاء۔ ڈاکٹر شفیعی کدئی ذاتی نسخہ ( کتابت: ۱۲۲۱ ہجری)

تذكرة الاولياء كافتديم عربى ترجمه ـ تاريخ كتابت: ٨٦٩ بجري

اس بحث کے اختتا میں حضرت ابوسعیدانی الخیر کے دوارشا دات نقل کیا جا تاہے:

بوتمزة التراب في شخ كوايك خطاكها شخ في اس خط كي يتجيه بيشع لكه كريميجا: (ايفناً من ١٨)

چون خاك شُدى، خاك توراخاك شُدم

چون خاكِ توراخاك شُدم، پاك شُدم

(ترجمہ: جبِتم خاک ہوگئے تو میں تمہارے خاک کے اندرجا کرخاک ہوگیا۔ جب میں خودخاک ہوگیا ، تو پاک ہوگیا )

'' آنجا كه توكي توست دوزخ وآن جاكه تونيستى بهشت' (ايضاً م ۵۳)

(ترجمه: جهان تم موو مال دوزخ مو گااور جهان تم نہیں موو مال جنّت موگا)

٣: دَرولِشِ ستيهنده (ازميراثِ عرفاني شيخ جام)

نه کوره کتاب،احمد بن ابی انحن نامقی جامی (۴۴۰–۵۳۲ جری) کی زندگی اور تالیفات اورا قوال پر،ان حصوں پرمشمل ہے: (۱)مقدّ مه (۲) خُلاصة المُقامات متن (۴) فُصل فی الآداب ومَا یکیق بحال الفقراء کامتن (۳) تعلیقات۔

#### لف:مقدمه

شخ جام گی جغرافیائے زندگی، ان کے خاندان، سفر، کرامات، فقہی اور کلامی مذہب، شخ جام گاور محمہ بن منصور ؓ کے تعلقات، شخ جام ؓ اور کر" امیوں سے تاثر ات، محمہ بن کر" ام ہجتانی نیشا بور گ ؓ (وفات: ۲۵۵ ہجری) کاعقیدہ، ان کے سیاسی رقیب، فرقهٔ کر" امید اور جعلی احادیث کی روایت پر مفصّل بحثیں کی گئی ہیں۔ '' شخ جام ؓ گڑ اسان کے نام دار عارف ہیں جن کا اصلی چہرہ جعل اور ہناوٹ سے لے کر حقیقت تک زمین اور آساں کا فرق ہے' (مقدمہ ۱۲۰۱ء، ص ۲۱) شخ جام ؓ پر زیادہ مقامات کھے گئے ہیں۔ چناں چہ ڈاکٹر صاحب اس مقدمہ میں جعلی شخصیات، حکایات اور تصانیف کی روشناس کراتے ہیں۔ '' جعلی روایات سے حقیقت چہرہ تک' کے عنوان سے ایک مقدمہ ہے جس کے پھر ذیلی عنوانات یہ ہیں: '' شخ جام ؓ کی تالیفات کی عقیدتی تبدیلیاں''عرفان شخ جام گی بنیاد کر" امی فرقہ یر''' شخ جام ؓ کے ارتباطات کر" امیوں سے'''

ڈ اکٹر صاحب ٹر اسان کے تصوف کے پس منظر کی تصویر کھینچتے ہیں:'' خراسان کی تیسر می صدی ہجری کے وسط میں تین روحانی اور معنوی فضا ئیس حکم فر ماتھیں: ایک بایزید بسُطا می کا تصوّف ۔ دوسرافتوّ ت اور جوان مردی جس کاعلم بردار ابریل تا سمبر کاناء

نوح عیّار نیشا بوری تھا اور تیسرا محمد بن کر ام گا سیاس ذُہد۔ ابوسعید ابوالخیر کے عرفانی تعلیمات کا جوہر ، ابوالحسن حُرقانی کا سلسل ہے اور حُرُقانی کا عیمات کا جوہر بایز بدکا تسلسل ہے۔ جب کہ شخ جام گا عرفان علیحدہ ہے۔ ان کے عرفان کا جوہر بایز بدکا تسلسل ہے۔ جب کہ شخ جام گا عرفان علیحدہ ہے۔ ان کے عرفان کا جوہرا پنے متاخرین اور متقدّ مین سے مختلف ہے۔ شخ جام ؓ ، فرقۂ کر ّ امید کے زاہدانہ تعلیمات کے وارث ہیں۔ شخ جام ؓ ، ایفنا ، سلسل ہے۔ کہ الیفنا ، سلسل۔ کو ارث ہیں۔ شخ جام ؓ کی تالیفات کا مطالعہ کرتے رہتے تھے اور ان سے متاثر رہتے تھے ' (ایفنا ، سلسل۔ ۱۹ کو اکثر صاحب شخ جام ؓ کی تالیفات میں عقیدتی تغییرات کی نشان دہی کرتے ہیں: ' شخ جام ؓ روحانی طور پر کر ّ امیوں سے متاثر تھے اور تر ہیں اور اظلاقی سے غزائی سے متاثر تھے اور آن کر ہم کی عرفانی اخلاقی سے غزائی سے (ایفنا ، سلسلہ کے قدر آن کر ہم کی عرفانی تفیر سور آباد کی خود کر ّ امیوں کے بزرگوں میں شار کیا جاتے تھے ) اور الفصولیے جوقر آن کر ہم کی عرفانی تفیر ہے محمد بن کر ام کے ذم ہب پر جس میں جعلی احادیث کرتے سے ملتی ہیں ' (ایفنا ، سلسلہ کے ذم ہب پر جس میں جعلی احادیث کرتے سے ملتی ہیں ' (ایفنا ، سلسلہ کے ذم ہب پر جس میں جعلی احادیث کرتے سے ملتی ہیں ' (ایفنا ، سلسہ کے ذم ہب پر جس میں جعلی احادیث کرتے سے ملتی ہیں ' (ایفنا ، سلسہ کے ذم ہب پر جس میں جعلی احادیث کرتے سے ملتی ہیں ' (ایفنا ، سلسہ کے ذم ہر ب پر جس میں جعلی احادیث کرتے سے ملتی ہیں ' (ایفنا ، سلسہ کے ذم ہر ب پر جس میں جعلی احادیث کرتے سے ملتی ہیں ' (ایفنا ، سلسہ کی ہیں کرتے ہیں کرتے سے کھی ہیں ' (ایفنا ، سلسہ کے ذم ہر ب پر جس میں جعلی احادیث کی رائے در کرتے ہے کہ کو کرتے ہیں کرتے ہوں کے خود کرتے ہوں کرتے ہیں کرتے ہوں کرتے ہوں

ڈاکٹر صاحب مُمر بن دلائل سے ثبوت دیتے ہیں کہ''ابوطاہر گر دجو شخ جامؓ کے مُر شد کے طور پر مانے گئے تھے یہ ایک جعلی شخصیت ہے اس کا کوئی حقیقی وجو زمین ۔ مُریدوں نے شخ جام کی وفات کے بعد رجعلی شخصیت بنائی تھی ۔ نیز ڈاکٹر صاحب صاحب اس جعلی حکایت کی تماماً تر دیدکرتے ہیں کہ ابوسعید ابوالخیرؓ نے شخ جام گوخرقہ پہنالیا تھا۔ اس حوالے لیس ڈاکٹر صاحب اصطلاح ثرقہ قد برفتن اور ثرقبہ پوشاند کا بیان کرتے ہوئے اس کا تعلق آئین جوان مردی سے تاریخی پس منظر کے نناظر میں وضاحت کرتے ہیں' (ایسنا میں 24)'' چوتھی صدی ہجری تک صوفیوں میں پیران کی صحبت (یعنی ایک پیر مکسی اور پیر کی صحبت میں رہے کہ اس صدی کے وسط میں پیر کے دست ممارک سے خرقہ لینا متداول ہوگیا'' (ایسنا مے 24)

یں ۔ ڈاکٹر شفعی کدگنی ، شخ جام گی نثر کودلآ ویز قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں:'' شخ جام کی انس التائبین ، ایک عمدہ اور دل نشین تعریف ہے شق اور محیت کی'' (ایضاً ہم ۴۷) دبسید اپریل تا تمبر کاناء

واكرشفيى كدئني كى تحقيقات كے مطابق شيخ جائم كى مسلم الثبوت تاليفات بيربين:

مِفتاح النَّجات راُنس التَّائبين ررَوصنة المُذنبين وجنَّة المُثتا قين ركُوز الحِكمة ربحار الحُقيقة ربرراح السّائرين ررساله سَمر قَند بهرديوان شعر

ب بمتن

اس جھے میں شخ جام گی دوتالیفات کی صحیحات شامل ہیں: خلاصة المقامات اس کو شخ کے احفاد میں سے ابوالمکارم بن علاء الملک جامیؒ ۴۸۴ ہجری نے تالیف کی ۔شخ کے مقامات اور تالیفات کے بہترین اور عمدہ اور سنجیدہ گزیدہ ہے ، فصل فی الآ داب و مابلیق بحال الفقراء۔

## ج:نىخە اساس اور دوسرے نسخ

نسخۂ اساس کا نام گنجینۂ حکمت ہے۔ کتابت: غالبًا نویں صدی ہجری یا دسویں صدی ہجری کے آغاز کا ہو۔ کتاب خانہ مجلس شورای ملی ، تہران۔

دوسرے نسنخ:

نسخهُ گنج بخش ـ کتابت: غالبًا دسویں صدی ججری کے آغاز کا ہور چاپ بنگی ۔ بتاریخ: ۱۳۳۵ ہجری رچاپ بنگی: لا ہور۔ بتاریخ: ۱۳۳۵ ہجری رنسخه دہلی ۔ تاریخ درج نہیں رنسخهُ ایشیا ٹک سوسائٹی ملکتہ: تاریخ درج نہیں رنسخهُ کنین گراد۔ تاریخ درج نہیں تخیینًا گیارھویں یابارھویں صدی ہجری کا ہور

نسخهٔ ولا دیمیرایوانف۔

اس بحث کے اختتام میں شیخ جام ً کے دوار شادات نقل کیا جاتا ہے:

دركوي خداوندوراهِ بندگی نیاز بایدونیازاز دو چیزخیرُ د:از دیدُن بی نیاز واز دیدُن خفارَت ِخود ( سسسس)

(ترجمہ: اللہ تعالیٰ کے گھر اور بندگی کی راہ میں نیاز مندی لے کے جانا ہے۔ نیاز مندی دوطرح سے پیدا ہوتے ہیں: بے نیاز کود کیھنا اورا بنی حقارت کود کیھنا)

ہرکس را کہ ہوا گشتہ نیست و عقل امیر نیست و معرفت ِاو بامحبت قرین نیست او درعشق سُخُن نگویداورا بہ باشد ( ص۳۵۲) ( ترجمہ: جس نے اپنی نفس کو مارانہیں اور جس پر عقل ما لک نہیں اور جس کی محبت، بغیر معرفت ہے، اس کے لیے یہی بہتر ہے کھشق کے بارے میں کچھ بات نہ کہے )

## ۵: در مَر گزو بمیشهانسان (ازمیراشیعرفانی خواجه عبداللیهٔ انصاری)

نہ کورہ کتاب،ابواساعیل عبداللہ بن محمد بن علی بن محمد انصاری ہرَ وکُّ (۳۹۱\_۳۸۱ ججری) کی زندگی اور تالیفات اورا قوال پر ،ان حصوں پرمشتمل ہے: (۱) مقدمہ (۲) متون (۳) تعلیقات (۴) فرمنگیں ۔

#### الف)مقدمه

خواجہ انصاریؓ کی زندگی، مجالس، سفر، کلامی اور فقہی مذہب ، نیز اُن کے اقوال اور صنعت ﷺ کے بارے

بسيد اړيل تا تمبر کا۲۰ ج

میں تفصیل سے بات کی گئی ہے۔ ''مُناجات'' کی وضاحت کرتے ہوئے ڈاکٹر شفیعی کد کئی لکھتے ہیں: ''خواجہ انصاریؒ کی مناجا تیں، دَری زبان میں اور غالبًا ہروی اہجہ میں ہول گئ' (مقدمہ،۱۰۲ء،۱۰۳ء،۲۰۳)''خواجہ انصاریؒ اپنے ہی لہجے میں بات کرتے تھے ابوالحن خُرُ قانی کی طرح'' (ایضاً میں ۸۲)

مقدمہ میں ڈاکٹر صاحب مُستند دلاک سے بُوت دیتے ہیں کہ پیر ہری' اور نواجہ عبداللہ انصاری وعلیحدہ شخص ہیں: 'میبکہ ی نے اپنی تفییر: کشف الاسرار میں اشارہ کیا کہ اُنھوں نے 'پیر ہری' کی تفییر کواساس قرار دیا ہے۔ 'پیر ہری' کا پیر انام: ابواحمہ عمر بن عبداللہ بن مُحمہ ہروی ہے معروف بہ: پیر ہروی ۔وہ گشانیّہ ،سمرقند کے علاقہ کے رہنے والے شھے۔ پیر ہری نے خواجہ انصاری کی پیدائش سے قبل (یاان کے ابتدائی عمر میں) وفات کی تھی'' (ایفنا ،ص۵۳)'' حمد مُستو فی (وفات: سے اسکہ جمری) پہلے محص سے جفوں نے اپنی تالیف: تاریخ گزیدہ میں خواجہ انصاری کو پیر ہری' سے لقب کیا تھا۔ اس سے قبل کہیں سے بیدلقب برائے خواجہ انصاری استعال نہیں کیا گیا تھا۔ نہ مقامات شخ الاسلام میں اور نہ عظار گی تذکرہ الاولیاء میں فقط ایک ہی بار حلا بی بعد کا حصہ ) میں خواجہ انصاری السے کوئی لقب سے ذکر نہیں کیا گیا ہے۔ البتہ تذکرہ الاولیاء میں فقط ایک ہی بار حلا بی بعد کا حصہ ) میں خواجہ انصاری الیے کوئی لقب سے ذکر نہیں کیا گیا ہے۔ البتہ تذکرہ الاولیاء میں فقط ایک ہی بار حسی مُراد: وہی پیر ہری گشادیّہ کے باشندہ ہے' (ایفنا ،ص۳۲)

اسی مقدمہ میں ڈاکٹر شفیعی کد گئی رقم طراز بین کہ خواجہ انصاریؓ نے کوئی قرآنی تفییر تالیف نہیں کی تھی۔ ڈاکٹر صاحب کئی کتابوں کا حوالہ دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ قدیم کی رجال، احادیث اور تصوف کتابوں میں کہیں سے خواجہ انصاری سے خواجہ انصاری گئیسر کا سراغ نہیں ماتا۔ ابو چجرعسقلانی (وفات: ۸۵۲ ججری) کی کتابوں میں کا تب چلیی (۱۰۱۷–۲۰۱۹ ججری) کی کتابوں میں کا تب چلیی (۱۰۱۷ بھری) کی کشیر کا کوئی ذکر کشف الظنون میں بہت سے مشہور اور گمنا م صنفین اور ان کی تصانیف کا ذکر ہے تا ہم خواجہ انصاری کی تفییر کا کوئی ذکر کشیں۔

ڈ اکٹر شفیعی کد گئی لسانی اور اسلو بیاتی دلاکل اور دوسری اسناد کے مطابق بیش بیش کرتے ہیں کہ مندرجہ ذیل تالیفات قطعی طور پرخواجہ انصاریؓ کی نہیں اور سہواً انہیں منسوب کر دی گئی ہیں:

رساله مفصّله خواجه عبدالله انصاری بروی در چهل و دوفصل در تصوّف رخبّت نامه ررساله سوال دل از جان ررساله ذکررومن مُناجانة وفوائده قدّس سرّ هرومین مُقولانة روقین مُقالانة فی الموعظ ررساله بی نام رومین مُقولانة روقین انفاسه الشریفة فی انصیحة بر پرده حجاب حقیقت ایمان رکنز السالکین یاز اوالعارفین بررساله قلندر نامه را لهی نامه رفوائد شخ العارفین ابوعبدالله انصاری بر برگزیده بایی از طبقات الصوفیة برختمرفی آواب الصوفیة برنیز بهت سے اشعار سهواً خواجه انصاری سه منسوب کیے گئے ہیں۔

ڈاکٹر صاحب کھتے ہیں کہ خواجہ انصاری کی مسلّم الثبوت تالیفات: صدمیدان اور طبقات الصوفیۃ ہیں۔ البتہ:''صدمیدان خواجہ انصاریؓ کی تالیف نہیں۔ یہ کتاب ان کے عارفانہ مجالس کی تحریرات ہیں جو بڑی بڑی تغییر و تبدیلات، آج کل ہم تک پہنچ گئی ہیں (ایصناً، س ۸۲) طبقات الصوفیۃ بھی خواجہ انصاریؓ کی تقریرات ہیں جنصیں دوسروں نتح ریکی ہیں۔خواجہ انصاریؓ اینے مجالس میں سُلّمی کی طبقات الصوفیۃ کومدٌ نظرر کھتے ہوئے اپنی دیگر معلومات کے ساتھ

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

ہروی زبان میں تقریر کرتے تھے''(ایضاً،۱۱۲)

خواجه انصاري كي عربي تاليفات:

مَنازِل السّائرِين (جس پرکئی شرحیں کھی گئی ہیں اور ڈاکٹر شفیعی کد گئی بعضوں کا اشارہ کرتے ہیں) رذمؓ الکلام واهله ر الا ربعین فی دلائل التوحیدرعِلل المُقامات رمَنا قباحمہ بن خنبل رالفاروق فی الصّفات

ب:متون

اس حصے میں پہلے متون اوران سے متعلقہ شخوں کا تعارف شامل ہے:

متن آثارِ فارسی خواجه عبدالله کتابت: ۴۰ ۲ بجری نسخه کتاب خانه مدرسه نمازی ،شهرخوی (تمریز،ایران) به

روایت علاء بخاری از گفتار ومُناجات ِانصاری \_مشموله کتاب: حیره الفقها، کتابت: ۲۹۵ ججری ،نسخه کتاب خانه دانش گاه می شی گان

روایت ِ ابوالمجد تبریزی از گفتار ومُناجات ِ انصاری \_مشموله : سفینه تبریز - کتابت : ۲۱ بجری \_ بخط : ابوالمجد محمد بن مسعود تبریزی

کلمات شیخ الاسلام انصاری - کتابت: آٹھویں صدی ہجری ۔ ازنسخہ: کتاب خانہ شہیدعلی یا شا( ترکی ) ۔

مُنا جات انصاري - از روايت: بركوي - مشموله: طبقات الصوفية -

تصحيح وشرح مُنا قب شيخ الاسلام \_نسخه مخصر بفرد: كتب خانه ديوان مهند\_

میبُدی نے ایک تفییر تالیف کی ہے: کشف الاسرار۔ اس تفییر کے تین جصے ہیں: النوبۃ الاولی رالنوبۃ الثانیۃ ر النوبۃ الثالثۃ ۔ کشف الاسرار کی النوبۃ الثانیۃ ، تھوڑ ہے اختصار اور حذف کے ساتھ ثعالمی کی تفییر : الکشف والبیان کی ہوبہوقل ہے ۔ نیز کشف الاسرار کی النوبۃ الثالثۃ ، سمعانی مَر وزی کی کتاب: روح الارواح کی ہوبہوقل ہے ۔ جب کہ میبُدی نے کشف الاسرار میں کہیں ان دو تفاسیر کے استفادہ کرنا کا بالکل اشارہ نہیں کیا ہے ۔ (ایفنا ، ص ۱۲۱۔ ۱۳۱۱) اس بحث کے اختیام میں خواجہ عبداللہ انصار کی کے تین ارشادات نقل کیا جاتا ہے:

بندگی دو چیزاست: تَعَبُّرِ حِن وَتَعَبُّدِ خِلْق (ص۲۷۲)

(ترجمہ:بندگی دوباتوں میں ہے:حق کی عبادت کرنااورلوگوں کے کام ذمہ داری سے لینا)

كارنه بهُ سن عمل است كار دَر قبول أذَل است (٢٠٠٢)

(ترجمہ:اصل بات عمل کی خوب صورتی میں نہیں از لی قبولیت میں ہے)

یک چندی ترسیدَ م که مرابیاز مایی به بکلا ا کنون می تُرسُم که مَر ابفریبی به عطا (صص ۱۳۱۸–۳۱۸)

(ترجمہ:الهی! پہلے ڈرتھا کہ مجھے مصیبتوں سے آز ماؤ گے تاہم ابڈ رہے کہاپنی عطاؤں سے میری فریب دو گے )

حاصل كلام

ڈا کڑشفیعی کد گئی کی صحیحات تین بڑے حصوں میں شامل ہیں:مبسوط مقدمہ،اصل متن (متون)،محقّقا نہ تعلیقات۔انھوں

نے ان مقد موں میں داخلی شواہداور مُستند دلائل سے بعض جعلی تاریخی حکایات، واقعات، تالیفات اور شخصیات کو بے نقاب کر دیا ہے۔ چناں چہ ہم ان مقد موں کا مطالعہ کرتے ہوئے خواجہ عبداللّٰد انصاریؒ اور شُخ جام کے ایسے مُنَّح چہروں سے روشناس ہوتے ہیں جومنسو بات اور جعلیات سے بدور ہیں۔

ڈاکٹر صاحب کی تعلیقات بذاتِ خود مختصر لغت ہے جس میں مختلف نا م اور اصطلاحات کی وضاحت کی گئ ہے۔ مثلاً: رِباطِ دَہتان (تعلیقاتِ دفتر روشنائی۔ سات صفحوں پر مشتمل تو شیح ) رڈاکٹر صاحب محراب کااصل لفظ، عمارت سازی کی ایک اصطلاح بتاتے ہوئے ثبوت دیتے ہیں کہ اس اصطلاح کا'' حرب' (شیطان سے لڑنا) سے کوئی رابط نہیں (تعلیقاتِ نوشتہ بردَریا مص ۲۹۵۔ ۴۹۸)

و اکر صاحب کی تصحیحات میں ایک خاص نکته انتہائی تحسین انگیز ہے: ہر عارف کے اقوال ، ذہبنیت اورتح بر کی این ما تھیل اور معاصرین کی روشنی میں تشریح کرتے ہیں۔ گذشتہ صفحات اشارہ کیا گیا کہ ڈاکٹر صُفعی کد گئی نے ان پانچ عوا کی ماحول کے ساجی ، جغرافیائی اور تاریخی کا جامع جائزہ لیتے ہوئے ان کے اثرات دکھاتے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب عالمانہ جبتو گری سے وضاحت کرتے ہیں کہ شخ جائم سطرح فرقۂ کرتامیوں سے متاثر تھے؟

مفضل تعلیقات میں اصلی متن میں شامل ایک قرآنی آیت ، حدیث اور عبارت کا پنی طرف سے ترجمہ یا تشریح نہیں کیا ہے ۔ بلکہ اضوں نے ان تمام توضیح طلب عبارات کا اس دوریا ما قبل ایفات کا رجوع کروایا ہے۔ اس طرح جبتو گرقاری کو بخوبی سمجھے لے سکتا ہے کہ کسی بات کی اصلی جڑ کہاں سے آیا ہوگا؟ چناں چہ ڈاکٹر صاحب تمام قرآنی آیات اور احادیث شریف سمجھے لے سکتا ہے کہ کسی بات کی اصلی جڑ کہاں سے آیا ہوگا؟ چنال چہ ڈاکٹر صاحب تمام قرآنی آیات اور احادیث شریف کے تراجم ان جیسے قدیم ماخذ ہے رجوع کرواتے ہیں :تفسیر سورآبادی (تالیف: پانچویں صدی ہجری) ؛ جغرافی ماخذ: است انتقاسیم فی معرفة الاقالیم (تالیف: ۲۵ ہجری) ؛ رجال اورشجرہ نامہ: الانساب (سمعانی - وفات: ۲۱۲ ہجری) ۔ مشلاً : درویشِ سِتیہَدہ کی تعلیقات میں : امام زاہدان ابوعبد اللہ کے ذیل میں ان کتابوں کا رجوع کروایا ہے: اسرار التوحید؛ الملل واضحی ؛ الانساب سِمعانی ؛ لسان المیز ان ؛ ترجمہ تاریخ بینی ؛ تاریخ الاسلام ذہبی ۔ چشد ن طعم قسمیں قاضی صاعد الملیل واضحی ؛ الانساب سِمعانی ؛ لسان المیز ان ؛ ترجمہ تاریخ بینی ؛ تاریخ الاسلام ذہبی ۔ چشد ن طعم قسمیں قاضی صاعد المملل واضحی کے دوائے ہے بارہ کتابوں کا رجوع کرواتا ہے۔

#### يس نوشت

(۱)عبدالجوادادیب نیشابوری (۱۸۶۴ء۔۱۹۲۵ء)ایران کے ماہراستاد کوعلوم ادبی، فارسی اورعربی کی نظم ونثر، فلسفہ، فلکیات، فقہ، رجال، تاریخ، طب اورموسیقی پر کامل عبورر کھتے تھے۔ان کے زبر دست شاگردوں میں: ملک الشعرابہار (۱۸۸۴ء۔۱۹۵۱ء)اور بدیج الزمان فروزان فرمیں۔

سید ہاشم مُدرٌس قزوینی (۱۹۹۱ء۔۱۹۲۰ء)ایران کے حوزہ علمیہ مشہد کے استاد۔

سيد محمد بإدى ميلاني (١٨٩٣ء ١٥٤٥ء)علوم قرآني اورتفسير

(٢) وْ اكْرْ شْفْعِي كَدَنِّي كِ بِعِض مِجموعه كلام: آئيندائ برائے صدایا، كوچه باغ بائے نشابور، زمزمه با۔

(٣) روی مستشرق پوکئی ایڈوارڈ وو پچی برٹلس ۱۸۹۰ء۔۱۹۵۷ء) نے نورالعلوم کی ۱۹۲۹ء میں تھیجے کی ۔اس کے بعد مجنبی میئوی نے اس

دبسيد اپريل تا سمبر <u>الاي</u>

کی تشج کی: احوال وا تو ال شخ ابوالحن کُر قائی: اقوال اہل تصدّ ف در بار هٔ او تضمیمه نتخب نور العلوم (۱۹۵۷ء)۔ فہرست واسنا دِکمتو له کی شعبی کد گئی ، گهررضا ، دَفتر روشنائی بُخن ، تهران ، دوسری اشاعت ، ۲۰۰۵۔ کی سیمن نوشتہ کر دریا ، سیمنی وست ، دوسری اشاعت ، ۲۰۰۷۔ کی سیمنی در مرکز وہمیشۂ انسان ، سیمنی اشاعت ، ۱۲۰۲۔ کی سیمن درویش سِتیہَ کہ دہ ، کہاں اشاعت ، ۱۲۰۱۲۔ دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

د اکٹر صدیقه سادات رجایی زاده

اصفهان-ابران

# علامها قبال كى تصنيفات ميں رومي كااثر

چکیدہ: مولاناروم کی شخصیت عمومآفار می ادبیات میں اور خصوصآمید ان تصوف میں کی تعریف کی محتاج نہیں، انہوں نے اپنی مشوی کے ذریعہ وہ عارفانہ نکات عام کئے کہ مشوی معنوی کو قرآن عجم کا درجہ عاصل ہو گیا، بعد کے تہام شعراء نے کہیں کہیں نہ ان کا اثر ضرور قبول کی الیکن جس شاعر نے ان کو پیر نہ کہ صرف معجما بلکہ اس کے شواہد بھی اپنی شاعری میں پیش کئے وہ مولانا روم کے مرید ہمندی بعینی علامہ اقبال ہیں۔ علامہ اقبال نے جا بجا پنی شاعری میں وہی عادفانہ افکار اور فلسفانہ نکات شامل کئے ہیں نہ کم صرف شعر بلکہ انکی عرمیں ہی بیمی افکار و خیالات جلوہ نما نظر آتے ہیں۔ انہوں نے مثر نگاری کے میدان میں بی تابلہ شاعری کم ہی آثار چھوڑے بیں لیکن جو بھی چھوڑاوہ شاہ کارین گیااور مان کے ذریعہ نہ کہ صرف اقبال بلکہ مولانا کے افکار و خیالات بھی جاو دال ہوگئے۔

کلیدی الفاظ: علامہ اقبال بلکہ مولانا کے افکار و خیالات بھی جاو دال ہوگئے۔

کلیدی الفاظ: علامہ اقبال بام مولانا رومی، میں بصنیفات

مولا ناروم کے افکار وخیالات نے بہت سے لوگوں کو متاثر کیا لیکن سب سے زیادہ علامہ اقبال نے رومی کے خیالات سے اثر قبول کیا اور اس سلسلے میں رومی کو اپنار ہنما بنایا۔ رومی کا اثر علامہ اقبال کی تضنیفات میں بہت حاوی ہے اس خیالات سے واقفیت ضروری ہے۔ کیونکہ اقبال نے رومی سے اس حد تک اثر قبول کیا ہے کہ ہم ان کو ایک دوسرے سے جد انہیں کر سکتے ۔ یہاں تک کہ اقبال کے ' علم الاقتصاد' کے علاوہ ان کی کوئی تصنیف رومی کے ذکر سے خالی نہیں ۔ علامہ اقبال بنیا دی طور پر ایک شاعر ہیں لیکن انہوں نے نثر بھی لکھی ۔ خطوط کے علاوہ اردونٹر کی ایک کتاب (علم الاقتصاد)، ڈاکٹریٹ کا مقالہ ، خطبات اور چند مضامین اقبال کے نثری آثار ہیں۔ لیکن بینٹری آثار ، ان کی شعری مجموعوں کے مقابلے میں ثانوی حیثیت رکھتے ہیں۔ نثر اقبال کے بارے میں بعض نقادوں کی رائے حسب ذیل ہے۔ ڈاکٹر سید عبداللہ کہتے ہیں۔

''اردونثر میں حضرت علامہ نے اگر چہ کم لکھا ایکن وہ علمی اسلوب کا ایک منفر درنگ اردونثر کودے گئے ۔۔۔۔۔میراا پنا انداز ہیہ ہے کہ اقبال اگر شاعری نہ کرتے اورنثر ہی لکھتے ،تو بھی وہ اردونثر میں مرزاغالب کی مانندا یک خاص دبستان یا د گارچھوڑ جاتے ۔۔۔۔۔۔شاعرا قبال ایک منفر دطر ز کا نثر نگار بھی تھا۔''(1) روفیسر مجمع عثمان لکھتے ہیں۔

''جن اصحاب نے علامہ اقبال کی نثر کا بغور مطالعہ کیا ہے، ان کے دل میں اس نثر نے بھی و لیم ہی جگہ پیدا کر لی ہے، جواس سے قبل شعرا قبال نے پیدا کی تھی۔''(۲)

ڈاکٹرعبادت بریلوی لکھتے ہیں۔

''علامہا قبال نے اپنی نثر میں انسانی زندگی کے لطیف پہلوؤں کوبھی جگہدی ہے اور انسان اور انسانی رشتوں سے متعلق موضوعات کونہایت لطیف انداز بیان کے ساتھ نثر کی صورت میں پیش کیا ہے۔''۔(۳)

غلام دسكيررشيد لكصة بين:

''جدیدعلوم وفنون پر جولوگ اردو میں لکھر ہے ہیں ان کے لیے اقبال کے بیمضامین معیاری نمونہ ہیں۔اردو میں بیطر زتح ریمنفر دلیعنی آپ اپنی مثال ہے۔''(م)

ان سب بیانات کے مدّ نظرہم کہہ سکتے ہیں کہ شاعری ہی کی طرح اردونٹر میں بھی اقبال ایک منفر درنگ کے صاحب طرزانشاء پرداز ہیں۔بعض ان کے نثری آ ثار حسب ذیل ہیں۔

"فلسفة عجم" (The Development Of Metaphysics In Persia)

ا قبال کا''فلفہ عجم'' بعض عجمی اکابر کے متصوفانہ افکار کو سیجھنے میں ہماری رہنمائی کرتا ہے۔ان کے کلام میں سب سے پہلے رومی کاذکراس تصنیف میں ملتا ہے۔ا قبال تصوف کے ایک ما بعد الطبیعی نظریے کی وضاحت کرتے ہوئے رومی کو بطور مثال پیش کرتے ہیں۔ بیمقالہ دراصل اقبال کے فلسفہ خودی کی اساس ہے اور مطالعہ اقبال کے سلسلے میں بہت اہمیت رکھتا ہے۔

'''نلسفہ عجم'' اقبال کا تحقیق مقالہ ہے جس پرمیوننے یو نیورسٹی جرمنی نے انہیں نومبر ک ۱۹۰ میں پی ای ڈی کی سندعطا کی۔سب سے پہلے بیہ مقالد انگریزی میں ''میٹا فزکس آف ایران' کے نام سے ۱۹۰۸ء میں لندن میں شاکع ہوا۔ فلسفہ عجم چھ حصوں پرشتمل ہے۔ پہلے جھے میں اسلام سے پہلے کے فلسفہ ایران اور اس کے تحت ایرانی شویت، زرتشت اور مانی ومزدک پر بحث کی گئی ہے۔

دوسرے حصے میں یو نانی شویت ، تیسری میں اسلام میں عقلیت کے عروج و زوال ، چھوتے میں تصوریت اور حقیقت کے مابین تنازع ، پانچویں میں تصوف اور اسلامی تصوف اور آخری حصے میں مابعد کے ایرانی تفکر پر بحث کی گئ ہے۔ ان کے ہے۔ اقبال نے اس کتاب میں ایرانی قوم کی سیرت وفطرت کے بارے میں دوخاص امورسے بحث کی ہے۔ ان کے الفاظ میں :

''الف- میں نے ایرانی تفکر کے منطقی تسلسل کا سراغ لگانے کی کوشش کی ہے اور اس کو میں نے فلسفہ جدید کی زبان میں پیش کیا ہے۔

ب- تصوف کے موضوع پر میں نے زیادہ سائٹیفک طریقے سے بحث کی ہے اوران ذہنی حالات وشرا لط کو منظر عام پر لانے کی کوشش کی ہے جواس قتم کے واقعہ کو معرض ظہور میں لے آتے ہیں۔لہذااس خیال کے برخلاف جو عام

دبسيد اړيل تا تتمبر کاناي

طور پر تسلیم کیا جاتا ہے میں نے بیثا بت کرنے کی کوشش کی ہے کہ تصوف ان مختلف عقلی واخلاقی قوتوں کے باہمی عمل واثر کا لازمی نتیجہ ہے جوا کیک خوابیدہ روح کو بیدار کر کے زندگی کے اعلی ترین نصب انعین کی طرف رہنمائی کرتی ہیں۔'(۵) دو تفکیل جدیدالہیات اسلامیہ':

یہ کتاب انگریزی میں ہے اور ۱۹۵۸ء میں اس کا اردوتر جمہ ' تشکیل جدیدالہیات اسلامیہ' سیدنذیر نیازی کی کا وشوں کے نتیجہ سے منظر عام پرآیا (۲)۔ بیہ کتاب ان خطبات پر مشتمل ہے جوعلامہ اقبال نے ۱۹۲۸ء اور ۱۹۲۹ء میں مدراس، حیدرآ باد اور علیگڑھ میں دیے تھے۔ان خطبات میں انہوں نے خود کو جدید اسلامی علم کلام کے بانی کی حیثیت سے پیش کیا اور فلسفہ اسلام برغور کرنے والوں کوئی را ہیں دکھائی ہیں۔

ا قبال کے پیخطبات مندرجہ ذیل موضوعات پر ہیں:

۱- علم اورروحانی حال ووجدان

۲- مذہبی وجدان کی فلسفیانہ جانچ

۳- تصور بارى تعالى اوردعا كامفهوم

۵- اسلامی ثقافت کی روح

۲- اسلام کی تغمیر میں اصول حرکت

علامها قبال نے ان خطبات کی تمہید میں لکھاہے کہ:

'' میں نے اسلام کی روایات فکر علی ھذاتر قیات کا لحاظ رکھتے ہوئے جوعلم انسانی کے مختلف شعبوں میں حال ہی میں رونما ہوئیں ،الہیات اسلامی کی تشکیل جدید سے ایک حد تک پورا کرنے کی کوشش کی ہے۔ یوں بھی یہ وقت اس طرح کے کسی کام کے لئے بڑا مساعد ہے ... جیسے جیسے جہاں علم میں ہمارا قدم آگے بڑھتا ہے اور فکر کے لئے نئے راستے کھل جاتے ہیں ،اور شایدان نظریوں سے جوان خطبات میں پیش کئے گئے ہیں زیادہ بہتر نظریہ ہمارے سامنے آتے جائیں گے۔ ہمارا فرض ہمرحال ہیہے کہ فکرانسانی کے نشو ونما پر باحتیاط نظر کھیں اور اس باب میں آزادی کے ساتھ نفتہ و تقید سے کام لیتے رہیں۔'(ے)

ا قبال کی رائے میں اگر برکتاب خلیفہ مامون الرشید کے دور میں شائع ہوتی تویقیناً اسلامی دنیا میں ایک انقلاب

دبيد اړيل تا تمبر الاي

برپاکرنے کا ذریعہ بن جاتی ۔ (۸)

تشکیل جدیدالہیات اسلامیہ اقبال کی ایک بے نظیرتصنیف ہے کیونکہ اس میں مذہب کو انسانی نظام حیات میں ایک موثر مقام دینے کے دلائل دیے گئے ہیں اور اقبال نے یہ نتیجہ اخذ کیا ہے کہ فکر اور وجدان یا سائنس اور مذہب ایک دوسرے سے الگنہیں ہیں۔

اس کتاب میں رومی کا تذکرہ اقبال نے مختلف مقامات پر کیا ہے مثال کے طور پہلے خطبے میں علم اور روحانی حال ووجدان میں'' قلب'' کی وضاحت کے بیان میں درج ہے:

'' قلب کوایک طرح کا وجدان یا اندرونی بصیرت کہیئے جس کی پرورش مولا ناروم کے دکش الفاظ میں نور آفتاب سے ہوتی ہے اور جس کی بدولت ہم حقیقت مطلقہ کے ان پہلوؤں سے اتصال پیدا کر لیتے ہیں جوادراک بالحواس سے ماورا ہیں۔''

تیسرے خطبے میں'' دعائے مفہوم میں'' کے بیان میں سائنس دان اور عارف کے نقطہ نظراور اہداف میں امتیاز کو رومی کے الفاظ میں ایسابیان کرتے میں:

'' دعا گویاان ذبنی سرگرمیوں کالازمی تعملہ ہے جوفطرت کے علمی مشاہدے میں سرز دہوتی ہے، فطرت کاعلمی یعنی از روئے سائنس مشاہدہ ہوتو ہمیں حقیقت مطلقہ کے کر دار سے قریب تر رکھتا اور یوں اس میں زیادہ گہری بصیرت کے لیے ہمارااندرونی ادراک تیز ترکر دیتا ہے۔ رہاصونی ،سواس کی تلاش وطلب کی ترجمانی مولا ناروم نے اپنے ایک قطعے میں جس خوبی ہے، اس کا تقاضا ہے کہ میں اسے تمام و کمال آپ کے سامنے پیش کر دوں۔ مولا نافر ماتے ہیں۔

رفتر صوفی سواد و حرف نیست جز دل اسپید میخول برف نیست زاد دانش مند آثار قلم زاد صوفی چیست آثار قدم مم چو صیادے سوئے اشکارشد گام آبو دید برآثار شد چند گامش گام آبو در خورست بعدازال خود ناف آبو رہبرست رفتن یک منزلی بربوئے ناف بہتر از صد منزل گام و طواف'

چوتھے خطبے میں مولا ناروم کے حوالے سے اقبال یوں کہتے ہیں کہ:

''عالم اسلام نے بھی جب آنخضرت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے اس ارشاد کے مطابق کہ انسان اپنے اندراخلاق الہیہ پیدا کرے، فرہبی مشاہدات اور واردات کی طرف قدم بڑھایا تو جیسا کہ مطابعہ سے پتا چتا ہے اس تقرب واتصال کی ترجمانی کچھاس قتم کے اقوال میں ہوتی رہی مثلا انا الحق (حلاج) یا انا الدھر (حجمہ) میں ہوں قرآن ناطق (علی) ما اعظم شانی (بایزید) لہٰذا اسلامی تصوف کے اعلی مراتب میں اتحاد وتقرب سے یہ مقصوف نہیں تھا کہ متنا ہی خود کی لا متنا ہی کی آغوش میں محبت میں آجائے مولا ناروم نے کیا خوب کہا ہے: جذب ہوکرا پنی ہتی فنا کرد سے بلکہ یہ لا متنا ہی کی آغوش میں محبت میں آجائے مولا ناروم نے کیا خوب کہا ہے: علم حق در علم صوفی گم شود ایں سخن کہ باور مردم شوؤ'

خطبه نمبرسات میں مذہب اسلام کے دفاع میں اقبال، رومی کا اس طرح تذکرہ کرتے ہیں:

'' دنیائے اسلام میں نظریہ ارتقاء کی تشکیل ہوئی تو اس سے حیاتیات ہی کے نقطہ نظر سے انسان کے مستقبل کے لیے مولا ناروم کے اندروہ ذوق وشوق پیدا ہوا کہ آج بھی ایک پڑھا لکھا مسلمان جب ان کے اشعار کا مطالعہ کرتا ہے تو اس کے دل میں مسرت وابتہاج کی ایک لہر دوڑ جاتی ہے۔ مولا نافر ماتے ہیں:

از جمادی مردم و نامی شدم وز نما مردم بحوان سر زدم مردم از حیوانی و آدم شدم لیس چه ترسم کے زمردن کم شدم حمله دیگر بمیرم از بشر لیس برآرم از ملائک بال وپر بار دیگر از ملک قربان شوم آنچ اندر وہم ناید آل شوم لیس عدم گردم عدم چول ارغنول گویدم که انا الیه راجعون " اس طرح بی کتاب بھی اقبال کے کرونظر کو بیجھے کیلئے بہت اہمیت رکھتی ہے۔

علامها قبال ك شعرى كارناد:

علامہ اقبال مصنف ہونے کے علاوہ ایک عظیم شاعر بھی تھے اور یہی ان کی اصل حیثیت ہے۔ ان کے نزدیک شاعری تفری طبع کا مشغلہ نہیں بلکہ انسانی زندگی کوراہ راست پرلگانے کا ایک اہم ذریعہ ہے جبیبا کہ انہوں نے کہا ہے۔ نغمہ کجا ومن کجاساز سخن بہانہ ایست سوئے قطار می کشم ناقہ بے زمام را (۹)

ا قبال بیسویں صدی کے ایک عظیم مفکر شاعر ہیں جنہوں نے جدید فلنفے کے گہرے مطالعہ سے مشرق ومغرب دونوں کو یکساں متاثر کیا ہے۔ اس آفاقی شاعر کا پیغام اور فلسفہ حیات ، ساری دنیا کے لیے ہے۔ انہوں نے بھی مولا ناروم کی طرح شاعری سے بیزاری کا اعلان کیا ہے لیکن اپنے خیالات کی اشاعت کا ایک مقبول ذریعہ بنانے کے لیے انہوں نے شاعری کو اختیار کرلیا اور اس راسے میں رومی سے بہت متاثر ہوئے۔ اس سلسلے میں ڈاکٹر سیرعبد اللہ لکھتے ہیں۔

'' فکرا قبال کے ماخذ میں روی کوسنگ بنیا دکی حیثیت حاصل ہے۔ اقبال روی کواپناہا دی و پیشوا خیال کرتے ہیں اور بار باراعلان کرتے ہیں کہ میرے میکدے کی شراب دراصل پیرروم کے خمستان سے آئی ہے، اقبال زندگی کے اسرار کی نقاب کشائی کرتے ہیں اوراس انکشاف کا سہراا پنے مرشدرومی کے سرباندھتے ہیں۔''(۱۰)

اقبال کی شاعری اپنے درجہ کمال تک پہو نیخنے سے پہلے مختلف ارتقائی مراحل سے گزری ہے۔ اقبال کی شاعری کوچارادوار میں تقسیم کیا جا سکتا ہے۔ پہلا دورسیالکوٹ کی زندگی اور قیام لا ہور کے ابتدائی تین چار برسوں پرمشمل ہے اور ۱۹۰۰ء پرختم ہوتا ہے۔ اس دور میں اقبال نے زیادہ تر غزلیں کہی ہیں۔ اس سلسلے میں پہلے انہوں نے مرز اارشدگور کانی سے اور بعد میں داغ دہلوی سے اسیخ کلام براصلاح لی۔

دوسرا دور۵۰۹ء تک کا ہے،اس دور کی غزلوں پرداغ سے زیادہ حالی کا رنگ نظر آتا ہے۔اس دور کے نظموں کی سب سے اہم خصوصیت مناظر فطرت کی عکاسی اور جذبہ حب الوطنی ہے۔

دبسيسو اپريل تا سمبر ڪامائ

ا قبال کی شاعری کا تیسرا دور ۱۹۰۵ء سے ۱۹۰۸ء تک ہے۔ یم مخضر دورا قبال کی شاعری اوران کے پیغام کے سلسلے میں بہت اہمیت رکھتا ہے کیونکہ ان کے فکروفن میں جیسی تبدیلیاں اس دور میں رونما ہوئیں کسی اور دور میں نہیں ہوئیں۔وہ فلسفہ الہیات اورایرانی تصوف کے گہرے مطالع سے اس نتیجہ پر پہو نچے کہ عصر حاضر کی عجمی شاعری ،رہبانیت اور بے جا تو کل کی تعلیم دیتی ہے۔اب اقبال شاعری کے علاوہ ایک مخصوص فلسفہ حیات یعنی خودی کے داعی بن چکے تھے۔

اس ذبنی انقلاب کے ساتھ جب ۱۹۰۸ء میں اقبال پورپ سے واپس آئے توان کی شاعری کا چوتھا دور شروع ہوا جومعنوی حثیت سے ان کی شاعری کا اہم ترین دور ہے۔ اس دور میں اقبال اردواور فارسی دونوں میں شعر کہتے رہے۔ یہ دور دراصل ان کی فارسی شاعری کا دور ہے۔ علامہ اقبال کی فارسی شاعری ان کے قارئین اور نقادوں کا دائر ہ بہت وسیع بنا دیا۔ ہندوستان کے حدود سے نکل کر بلکہ پورپ اور امریکہ کو بھی متاثر کیا۔ چنانچے شیخ عبدالقادر کہتے ہیں۔

''اس سے اقبال کا نام ہندوستان سے باہر بھی مشہور ہوگیا۔ فارس نے وہ کام کیا جواردو سے نہیں ہوسکتا تھا۔ تمام اسلامی دنیامیں جہاں فارسی کم وبیش متداول ہے اقبال کا کلام اس ذریعہ سے پہنچ گیا اور اس میں ایسے خیالات تھے جن کی الیمی وسیح اشاعت ضروری تھی اور اسی و سیلے سے پورپ اور امریکہ والوں کو ہمارے ایسے قابل قدر مصنف کا حال معلوم ہوا''(۱۱)

> اس دور میں ان کی اردو شاعری پر بھی فارسی تر اکیب ورنگ آہنگ کا غلبہ ہے۔ایک جگہ وہ خود کہتے ہیں: گرچہ ہندی در عذوبت شکر است طرز گفتار دری شیریں تر است(۱۲)

اس طویل دور کی فارس اورار دوشاعری میں اقبال کافن اوران کی فکراپنی کممل صورت میں ہمارے سامنے آتی ہے۔ بحثیت مجموعی اقبال کے ذہمن اور فکر کے کمالات نے ایک ٹی دنیا تخلیق کی ہے۔ ان کے اشعار نے جوانقلا بی کارنا مہانجام دیا ہے، تاریخ عالم میں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی۔ اقبال کے شعری کارنا ہے حسب ذیل ہیں:

## فارسی میں بتر تیب:

اسرار خودی (۱۹۱۵ء)۔رموز بے خودی (۱۹۱۸ء)۔ پیام مشرق (۱۹۲۳ء)۔زبور عجم (۱۹۲۷ء)۔ جاوید نامہ (۱۹۳۲ء)مسافر (۱۹۳۴ء)مثنوی پس چه باید کرداے اقوام شرق (۱۹۳۷ء)

## اردومیں بترتیب:

بانگ درا (۱۹۲۳ء) بال جریل (۱۹۳۵ء) ضرب کلیم (۱۹۳۷ء) ارمغان حجاز (۱۹۳۸ء) "اسرارخودی":

''اسرارخودی''ایک طویل فاری نظم ہے جو پہلی مرتبہ ۱۹۱۵ء میں شائع ہوئی۔اقبال نے اپنے دلی مطالب ظاہر کرنے میں فارسی زبان اختیار کی۔اس سلسلے میں انہوں نے اسرارخودی کی پھیل پرمولا نا بلگرامی کو کھیا۔

''فارسی کی طرف زیادہ میلان ہوتا جاتا ہے،اور وجہ یہ ہے کہ دل کا بخارار دومیں نکال نہیں سکتا۔''(۱۳) اقبال نے اسرار خودی کے ابتدائی اشعار میں بیشلیم کیا ہے کہ خود رومی نے انہیں اس کے لکھنے کی ترغیب دی اور دبيد ايريل تا تمبر المائي

مشوره دیا کهاین افکاراورتجربات کوپیش کروتا که قوم کونی زندگی ملے۔

فاش گو اسرار پیر مے فروش موج می شود کسوت مینا بپوش خیر و جان نو بدہ ہر زندہ را ازقم خود زندہ ترکن زندہ را(۱۲)

ا قبال نے اس مثنوی میں خودی کے اسرارواضح کئے ہیں۔ان کے نزدیک خودی وہ صلاحتیں ہیں جس سے مسلم قوم صدیوں بیگا نہ ہو چکی ہے۔ا قبال کو یقین تھا کہ اگر مسلمان اس مثنوی کا مطالعہ کریں گے تو ان کی موجودہ حالات میں انقلاب پیدا ہوجائے گا۔ ۱۹۱۸ء میں انہوں نے مہاراجہ سرکشن بیشاد کو لکھا۔

''میں نے دوسال کا عرصہ ہواتصوف کے بعض مسائل سے کسی قدراختلاف کیا تھااوروہ اختلاف ایک عرصے سے صوفیائے اسلام میں چلاآ تا ہے۔ کوئی نئی بات نہ تھی مگرافسوں ہے کہ بعض ناواقف لوگوں نے میر مضامین کوتصوف کی دشمنی پرمحمول کیا۔ مجھے تو اس اختلاف کے ظاہر کرنے کی بھی ضرورت نہ تھی محض اس وجہ سے اپنی پوزیشن کا واضح کرنا ضروری تھا کہ خواجہ صاحب (حسن نظامی دہلوی) نے مثنوی اسرارخودی پراعتراض کئے تھے۔ چونکہ میراعقیدہ تھا اور ہے اس مثنوی کا پڑھنا اس ملک کے لوگوں کے لئے مفید ہے۔'(18)

دراصل اسرارخودی کی پہلی اشاعت میں ایک اہم مقدمہ اور حافظ شیرازی کے بارے میں چندا شعار تھے۔

هوشیار از حافظ صهباگسار جامش از زهر اجل سرمایی دار رئین ساقی خرقه پرهیز او می علاج هول رستاخیز او نیست غیر از باده در بازار او از دو جام آشفته شد دستار او آن فقیه ملت می خوارگان آن امام امت بیچارگان بی نیاز از محفل حافظ گذر الخدر از گوسفندان الخدر

چونکہ ان اشعار میں اقبال نے حافظ شیرازی پر بھی شدید تقید کی تھی اس لیے تصوف پینداور حافظ کے عقیدت مندوں کے لئے یہ مثنوی ناراضگی کا باعث بنی اور اقبال کو ہرقتم کے مسلک تصوف کا مخالف خیال کیا گیا۔ چنانچہ ہر طرف سے ان کے خلاف شور وغوغا ہر پا ہوا۔ اس کا بیاثر ہوا کہ اقبال نے اسرار خودی کے دوسرے ایڈیشن میں حافظ سے متعلق اشعار حذف کر دئے اور اس کے بجائے ایک نیاعنوان'' حقیقت شعر واصلاح ادبیات''شامل کر دیا۔ ڈاکٹر یوسف حسین خال کھتے ہیں۔

''اگر چہ شروع میں اقبال نے حافظ پر تقید کی تھی ، کین بعد میں اس نے محسوں کیا کہ اپنی مقصدیت کومؤثر بنانے کے لیے حافظ کا پیرا سے بیان اختیار کرنا ضرور کی ہے۔ چنا نچراس نے حافظ کے طرز واسلوب کا شعور کی طور پر تنج کیا۔''(۱۷)

اسرار خود دی کے پہلے ایڈیشن میں اقبال نے ایک دیبا چہمی شامل کیا تھا جوخود دی کے جدید معنی کی وضاحت سے متعلق تھا۔ اقبال کو یہ خیال آیا کہ وہ بہت مختصر ہے اور اس سے لوگوں کے ذہنوں میں المجھن پیدا ہوسکتی ہے ، اس لیے دوسر کی اشاعت میں اسے خارج کر دیا اور اس دیا جہ کی جگہ مرشدرومی کے بدا شعار درج کر دیئے۔

دبسيد اړيل تا تمبر کانکۀ

دی شخ باچراغ همی گشت گردشهر کر دام و دد ملولم وا نسانم آزروست زین همر بال ست عناصر دلم گرفت شیر خدا و رستم دستانم آرزوست گفت آل که یافت می نشود جسه ایم ما گفت آل که یافت می نشود جسه ایم ما

(ترجمہ: کل شخ چراغ لے کرشہر کے گلیوں میں چکر لگار ہاتھا اور کہدر ہاتھا کہ میں در"ندوں اور چو پایوں سے شخت رنجیدہ اور نگ ہوگیا ہوں ، میں چاہتا ہوں کہ کوئی انسان مل جائے ۔ میر بے ساتھیوں کی حالت یہ ہے کہ جدو جہدا ورعمل کا کوئی بھی جو ہر موجود نہیں ، الہذا دل ان سے بیزار ہو چکا ہے جمھے ایسے وجود چاہییں ، جن میں شیر خدا اور رستم دستان کی شجاعت اور جوانم دی موجود ہو۔ میں نے کہا آپ کوجس چیز کی طلب ہے وہ تو گو ہر نایا ب کی حیثیت رکھتی ہے اور کہیں دیکھی نہیں گئی ۔ شخو نے کہا کہ جود یکھی نہیں گئی ، جویائی نہیں جاتی ، جمھے اس کی آرز و ہے )

اسرارخودی کی بحروبی ہے جومثنوی مولا ناروم کی ہے بلکہ اقبال نے رومی اوران کی مثنوی ہی سے متاثر ہوکراسرارخودی کے اس الیے کہ اس لیے کہ اس لیے کہ اس الیے کہ

باز خوانم زفیض پیر روم دفتر سربسته اسرار علوم جان او از شعله با سرمایی دار من فروغ یک نفس مثل شرار پیر روی خاک را اکسیر کرد وزغبارم جلوه با تغمیر کرد

(اے ساقی مجھ پر کرم فرما تا کہ میں پیرروم کے فیض سے پھروہ دفتر دنیا کو سنادوں، جس میں علوم کے اسرار بند میں۔ پیرروم اپنے اندر شعلوں کا خزانہ لیے ہوئے تھے۔ میں ایک چنگاری کی طرح دم بھر کے لیے چمچااور بس۔ پیررومی نے میری خاک کواکسیر بنادیا اور میرے غبار سے رنگارنگ جلوے پیدا کردیے)

> اس تمہید کے بعد بیتایا گیا ہے کہ حیات وکا نئات کے تسلسل واستحکام میں دراصل خودی کا جو ہر موجود ہے۔ پیکر ہستی زآثار خودی است ہر چہ می بینی زاسرار خودی است خویش را چوں خودی بیدار کرد آشکارا عالم پندار کرد

(زندگی کا وجودخودی کے نشانوں میں سے ایک نشان ہے۔ جو پچھ محصیں نظر آرہا ہے یہ سب خودی کے رازوں کا کرشمہ ہے۔ جب خودی نے اپنے آپ کو جگایا تو جس شے کو ہم عقل وفکر کی روسے دنیا کہتے ہیں، وہ نمودار ہوگئی)

اس کے بعداس بات کی وضاحت کی گئی ہے کہ خودی عشق ومحبت سے مشتکم ہوجاتی ہے اوراس راہ میں ایک مرشد کامل کی ضرورت ہوتی ہے۔

> بوسه زن برآستان کاملے آمد اندر وجد و برافلاک شد آبروئے ما زنام مصطفیٰ است

کیمیا پیدا کن از مشت گلے خاک نجد از فیض او حالاک شد در دل مسلم مقام مصطفیٰ است ابریل تا سمبر کاناء

(اپنی خاک کی مٹھی سے کیمیا پیدا کراورکسی کامل انسان کے آستانے پر بوسہ دے ینجد کی خاک اسی محبوب کے فیض سے حیالاک اور ہنر مند بن گئی۔اس پر وجد کی کیفیت طاری ہوئی اور وہ آسانوں پر جا پینچی۔ا ہے مسلمان تمہارا دل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی قیام گاہ ہے،حضور گہی کااسم گرامی ہمارے لیے عزت وآبر وکا سرمایہ ہے)

دراصل اقبال اسرارخودی کے ذریعیہ سلمانوں کو تعرید لت سے نکالناچا ہے تھے۔ انہوں نے مسلمانوں کی بربادی کے اسباب پرغور کیا تو معلوم ہوا کہ وہ بے ملکی کا شکار ہیں اور ترک دنیا کو نجات کا ذریعیہ بھتے ہیں۔ یقعلیم انہیں فلسفہ وحدت الوجود نے دی تھی۔ اقبال نے اس منفی تصوّر کو دور کرنے کے لیے اپنامخصوص فلسفہ خودی پیش کیا۔ انہوں نے اسرارخودی اس لیکھی کہ سلمان اپنے اندراس قدر طاقت وقوت پیدا کریں کہ عالم نو' کی تخلیق کرسکیں ، جس میں کوئی مسلمان کسی کا غلام نہیں ہوگا۔

## "رموزيخودي":

یہ مثنوی دراصل اسرارخودی کا تتمہ ہے۔اسرارخودی کے ساتھ ہی اقبال نے دوسرے ھے کی ترتیب شروع کردی تھی ، چنانچے انہوں نے اکتوبر ۱۹۱۵ء میں این دوست منتی سراج الدین کوکھا۔

''اگر مجھے پوری فرصت ہوتی غالباً اس موجودہ صورت سے بیمٹنوی بہتر ہوتی۔اس کادوسرا حصہ بھی ہوگا،جس کے مضامین میرے ذہن میں ہیں۔''(۱۷)

رموز بےخودی پہلی مرتبہ۱۹۱۸ء میں چھپی ۔ یہ فارسی زبان میں اقبال کا دوسرا مجموعہ کلام ہے۔اس کا آغاز رومی کےاس مشہور شعر سے ہوتا ہے۔

جہد کن در بے خودی خود رابیاب زودتر واللہ اعلم بالصواب رموز بےخودی کا تعلق ملت اسلامیہ کی حیات سے ہے۔اس میں انفرادی زندگی سے آگے بڑھ کر پوری قوم کو خودی کی تربیت و

ارتقاءاور تسلسل کی راہیں دکھائی گئی ہیں۔فرداور ملت کے باہمی رشتوں کی اہمیت اوران کی استواری کے رہنما اصولوں سے بحث کی گئی ہے۔ اس کے ساتھ مغرب کی قومیت پرتی کے خلاف آواز بلند کر کے بیہ بات واضح کی گئی ہے کہ اگر کوئی فرد کمال کے درجہ تک پنچنا چاہتوا سے ایک باشعوراوراعلی مرتبہ ملت کی ضرورت ہے، بیملت اقبال کے نزدیک ملت اسلامیہ ہے۔ ڈاکٹر عابد حسین کے فظوں میں:

'' یفرداورملت کے ربط کا قانون ہے جسے اقبال' بیخو دی' کہتے ہیں۔ان کے نزد یک ایک قطرے کے دریا میں مل جانے سے اس کی ہستی فنانہیں ہوجاتی بلکہ اوراستحکام حاصل کر لیتی ہے۔وہ بلنداوردائمی مقاصد سے آشنا ہوجاتی ہے،اس کی قوتیں منظم اور منضبط ہوجاتی ہیں اوراس کی خودی یا ئیداراور لازوال بن جاتی ہے' (۱۸)

رموز بے خودی بھی اُسرارخودی کی طرح بحرمل مسدس یعنی رومی کی مثنوی کے وزن میں لکھی گئی ہے۔اس مثنوی کی پہلی اشاعت میں بھی ایک مختصر سادیباچہ تھا جس میں اقبال نے رموز بےخودی کے موضوع پر روشنی ڈ الی تھی لیکن اسرارخودی

کی طرح اس کادیباچه بھی بعد کی اشاعتوں سے خارج کردیا گیا۔

ید دو مثنویاں ، ابتدائی اشاعتوں کے بعد معنوی ربط کے سبب ''اسرار ورموز'' کے نام سے یکجاشا کع ہونے لگیں اور آج اسی شکل میں دستیاب ہیں ، اسرار ورموز کے اشعار کی تعداد تقریباً برابر ہے۔ رموز بے خودی کے آغاز میں بھی اقبال نے ملت اسلام یہ کواس طور پرمخاطب کیا ہے۔

اے ترا حق خاتم اقوام کرد بر تو ہرآغاز را انجام کرد (اے ملت اسلامیہ جس طرح رسول خاتم اوراس دنیا کے آخری نبی تھے، اس طرح تو قوموں کی خاتم ہے، اس سلسلے میں ہرآغاز کا انجام تمہاری ذات یرہے)

باز خوانم قصہ پارینہ ات تازہ سازم داغہائے سینہ ات (میں تہہاری پرانی داستان پھرسے سنا تاہوں تا کہ تہہارے سینے کے داغ تازہ ہوجائیں)

از پے قوم زخود نامحرے خواستم از حق حیات محکمے

(میں اس قوم کے لیے جواپی حقیقت سے نا آشناہ و چکی تھی اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پائیدار زندگی کی التجائیں کرتا تھا)

علامہ اقبال کے نزدیک بے خود کی سے مرادان کا فلسفہ حیات ہے جوقر آن اور رسالت سے ماخوذ ہے۔ اس کے حصول کے لیے سعی پیہم کی ضرورت ہے اور استحکام پراس فلسفہ حیات کی اساس ہے۔ رموز بےخود کی کے پہلے ایڈیشن میں وہ کہتے ہیں۔

'''جس طرح حیات افراد میں جلب منفعت ، دفع مضرت ، تعین عمل و ذوق حقائق عالیہ ، احساس نفس کے تدریجی نشو و فما ، اس کے تسلسل ، توسیع اور استحکام سے وابستہ ہے ، اس طرح ملل واقوام کے حیات کا راز بھی اسی احساس یا بالفاظ دیگر' قومی انا' کی حفاظت ، تربیت اور استحکام میں مضمر ہے اور حیات ملیہ کا انتہائی کمال ہیہ ہے کہ افرادِ قوم کسی آئین مسلم کی پابندی سے اپندی سے اپندی سے اپندی است کے حدود مقرر کریں تا کہ انفرادی اعمال کا بتائن و تناقض مٹ کرتمام قوم کے لیے ایک قلب مشترک پیدا ہوجائے۔''(19)

ا قبال کے نزدیک رموز بےخودی صرف فرد کا معاملہ نہیں ہے بلکہ وہ ایک ہئیت اجتماعیہ کا نام ہے۔اس لیے کوئی مسلمان ملت سے جدا ہو کر اسلامی زندگی بسر نہیں کرسکتا اور جب پیمکن نہیں تو وہ اپنی خودی کوبھی مرجبہ کمال تک نہیں پہنچا سکتا۔ا قبال کے کلام میں ان کے فلسفہ بےخودی کو ملاحظہ کیچے:

فرد می گیرد از ملت احترام ملت از افراد می یابد نظام (فرد، ملت کی بناپرعزت حاصل کرتا ہے۔ ملت، افراد کے مل جانے سے ترکیب پاتی ہے)

فرد تا اندر جماعت گم شود قطرہ کی وسعت طلب قلزم شود (فرد جماعت میں شامل ہوجا تا ہے۔قطرہ کے دل میں پھیلاؤ کی طلب نے جوش مارااور سمندر بن گیا)

در جماعت خود شکن گردد خودی ناز گلبرگی چن گردد خودی (۲۰)

ابريل تا متمر المائية

(ناز جب تک ناز ہے،اس سے نیاز پیدانہیں ہوتا بہت سے ناز اکٹھے ہوجاتے ہیں تو نیاز رونما ہوجا تا ہے۔ لینی پھول کی ایک پھوٹری باغ کی صورت اختیار کر لیتی ہے۔ خودی بھی علیحد گی سے نکل کر جماعت کے ساتھ مطابقت پیدا کر لیتی ہے۔)

اسرارخودی کی طرح رموز بےخودی بھی مختلف زبانوں میں ترجمہ کیا گیااوراس پر تحقیقی و تقیدی مقالے لکھے گئے۔ اقبال کے بیشتر ناقدین متفق ہیں کہ اسراروروموز میں وہ شاعرانہ حسن نہیں جوان کی دوسری تصانیف میں نظر آتا ہے۔ان مثنویوں پر فلفے کا اتناغلبہ ہے کہ قاری لطف لینے کے بجائے ذہنی البھی محسوس کرتا ہے کیکنسب کو بیاعتراف بھی ہے کہ جاعتبار فکروفلسفہ بیددونوں مثنویاں اردواور فارس کی تاریخ میں بے نظیر ہیں۔

## "پيام شرق":

'' پیام مشرق''فارسی زبان میں علامہ اقبال کا تیسرا مجموعہ کلام ہے جو ۱۹۲۳ میں پہلی بار چھپا۔ اس مجموعہ میں نظمیس مزلیں اور قطعات سجی پچھ ہیں۔ جیسا کہ اقبال نے اس کتاب کے دیبا ہے میں لکھا ہے اس کتاب کی تصنیف کا محرک گوئے کا'' مغربی دیوان' ہے اور اس کا مقصد ان اخلاقی اور مذہبی حقائق کو پیش کرنا ہے جن کا تعلق افر او اور اقوام کی باطنی تربیت سے ہے۔ پیام مشرق میں اقبال نے مشرق اور مغرب دونوں کو عشق کا پیغام دیا ہے جس کے بغیر باطنی تربیت ناممکن ہے۔ انہوں نے اس بات پر اظہار افسوں کیا ہے کہ پورپ روحانی اقد ار اور سوز باطنی سے محروم ہوتا جارہا ہے۔ ان کی اسرز و بیسے کہ بیفین ختم ہوجائے اور مغرب کا سینہ کی طرح نوریقین سے منور ہوجائے۔

پیام مشرق پانج حصوں پر مشتمل ہے۔ پہلے حصہ کا نام' اللہ طور''اور فلسفیانہ رباعیات پر مشتمل ہے۔ یہ فارسی کے مشہور صوفی شاعر، باباطا ہرعریان کی رباعیات کے طرز پر ہیں۔ان قطعات میں اقبال نے خودی،

بخودی عقل عشق، یقین ، فقر ، استغنااور دوسر مضامین کو بهت دکش انداز میں پیش کیا ہے۔ ہزاراں سال با فطرت نفستم به او پیوستم و از خود کسستم ولیکن سرگذشتم این دو حرفست تراشیدم ، پرستیدم ، هستم

( میں ہزاروں برس فطرت کا ہم نشین رہا، میں اس سے وابستہ ہو گیا اور خود سے کٹ گیا،کیکن میری سرگذشت صرف پیدولفظ ہیں کہ میں نے تراشا، میں نے برستش کی اور توڑ دیا۔ )

دوسرے حصہ کاعنوان''افکار''ہے۔اس میں اقبال نے خدا ،انسان وکا نئات کے بارے میں اپنے خیالات کو پیش کیا ہے۔ نظمیں میئتی کحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔''زندگی ومکل''کے نام سے ایک رباعی میں اقبال کہتے ہیں۔'

ساحل افتادہ گفت گرچہ بسے زیستم بھتے نہ معلوم شدآہ کہ من جیستم موج زخود رفتہ ای تیز خرامیدہ گفت ہستم اگر می روم گرزوم میستم (سمندرکےایک ہی جگہ کئے یا پڑے ہوئے پرسکون ساحل نے کہا کہ اگرچہ میں ایک طویل مدت سے زندگی گزار

دبسید اپریل تا عمبر محالای

ر ہاہول کیکن افسوں کے مجھے آج تک بیمعلوم نہ ہوسکا ہے کہ میں کون ہوں۔ایک متحرک موج تیزی سے چلی اور بولی کہا گر میں چلتی رہوں تو میراوجود برقر اررہتا ہے اورا گرنہ چلوں تو میرا کوئی وجوز نہیں ہوتا۔)

پیام مشرق کے تیسر سے حصے کا نام'' مئے باقی'' ہے اور غزلیات پر مشتمل ہے۔اس حصے میں دوجگہ رومی کا ذکراس طرح آتا ہے ایک جگہ'' مرشدروم'' کی غزل سننے کی خواہش مطرب سے بیان کرتے ہیں تا کہ ان کی روح'' آتش تبریز'' میں غوط زن ہو سکے۔

مطرب غزلی بیتی از مرشدروم آور تا غوطہ زند جانم در آتش تبریزی دوسری جگه اقرار کرتے ہیں کہ' پیرروم'' کے خم خانہ سے وہ شراب خن حاصل کی ہے جو باد وَعنی سے کہیں زیادہ جوان اور تیز ہے۔

بیا کہ من زخم پیر روم آوردم می شخن کہ جوانتر زبادہ عنمی است می شخن کہ جوانتر زبادہ عنمی است میں سیت اور اسلوب کے لحاظ سے حافظ کی شاعری کے مطابق ہے کین معنویت کے لحاظ سے حافظ کی شاعری سے بہت الگ ہے۔

پیام مشرق کا چوتھا حصہ' نقش فرنگ' سے موسوم ہے۔اس میں اقبال نے حکمائے مغرب کے افکار پر تقید کی ہے۔ بید حصہ اس کتاب کا سب سے زیادہ دشوار حصہ لگتا ہے کیونکہ جب تک پڑھنے والا ان مغربی مفکروں کے افکار سے واقف نہ ہواس تقید سے لطف اندوز نہیں ہوسکتا۔

فلسفی را باسیاست دال بیک میزان مسنج آل تراشد قولِ حق را ججت نا استوار وین ترا شد قول باطل را دلیل محکمے

(توفلسفی کوسیاست دال کے ساتھ ایک ترازومیں نہ تول۔اس فلسفی کی آنکھ سورج کود کھے نہیں سکتی جب کہ سیاست دال کی آنکھوں میں نمی نہیں ہے۔فلسفی قول حق کو ثابت کرنے کی خاطر نا پایدار دلیلیں پیش کرتا ہے جب کہ بیسیاست دال حجو ٹی بات کے حق میں ٹھوں دلیل لاتا ہے۔)

کتاب کے پانچویں حصہ کاعنوان'' خردہ''ہے۔اس میں اقبال نے متفرق اشعار کو درج کر کے حکیمانہ نکات کو آسان انداز میں پیش کیا ہے۔

اے برادر من ترا از زندگی دارم نثان خواب رامرگ سبک دان مرگ راخواب گران (کے بھائی! میں نے مجھے زندگی کا نثان بنادیا ہے یعنی زندگی کی حقیقت کیا ہے اور وہ یہ ہے کہ تو نیندکو مبلکی موت اور موت کو گہری نیند سمجھ)

مخضریه که پیام مشرق بھی اقبال کی دوسری تصانیف کی طرح ان کے فکروفن کے سلسلہ میں ایک نہایت اہم یا دگار

ہے۔ "زبورعجم":

۔ ''زبورعجم''علامہ اقبال کے فارس کلام کا چوتھا مجموعہ ہے جو پہلی مرتبہے۔''191ء میں شائع ہوا۔اس کتاب کے بارے میں خودا قبال کا قول ہے:

اگر ہو ذوق تو فرصت میں بڑھ زبور عجم فغان نیم شی بے نوائے راز نہیں(۲۱)

ز بورعجم کے اشعار سوز وساز اور دکاشی سے بھر پور ہیں۔ اس میں شعری تلمیحات، قرآنی آیات اور احادیث بھی ملتی ہیں۔ گویا اقبال نے انفرادی اور اجتماعی زندگی کی مختلف کیفیات کو جذبات کی زبال میں سمویا ہے۔ زبورعجم میں سوز وساز کی ایک انوکھی کیفیت ہے اس میں جوموسیقی اور آ ہنگ موجود ہے وہ اقبال کے سی دوسر ہے مجموعہ کلام میں نہیں ہے۔ یہ مجموعہ چار حصول پر شتمل ہے۔ پہلا اور دوسرا حصہ زیادہ ترغز لوں کی صورت میں ہے۔ ان غزلیات میں رنگارنگ دکشی کثرت سے موجود ہے۔

این جہان چیست صنم خانہ پندار من است جلو ہُ او گرو دیدہ بیدار من است (بید ہمیری بیدار آنکھوں کا مرہون (بید جہال کیا چیز ہے؟ بیدر حقیقت میرےاحساس کا ایک بت خانہ ہے۔ اس کا جلوہ میری بیدار آنکھوں کا مرہون منت ہے)

دوسرے حصے کا آغاز فلسفہ خودی سے ہوتا ہے۔

شاخ نہال سدرہ ای خارو خس چمن مشو منکراو اگر شدی منکر خویشتن مشو (توسدرہ درخت کی شاخ ہے۔ چمن کا کا ٹانہ بن۔ اگر تواہی خدا کا منکر ہوگیا ہے تواپنا منکر نہ بن)

زبورعجم کا تیسراحصه ایک طویل نظم ' گلشن راز جدید' پر شتمل ہے۔اس کا موضوع فطرت اورخودی کا استحکام ہے۔ کچھ مصنفین کا پیدخیال ہے کہ دراصل پید حصہ شخ محمود شبستر آئی کی مشہور تصنیف ' گلشن راز' سے متاثر ہوکر لکھا گیا ہے۔شخ محمود شبستری تیر ہویں صدی عیسوی میں ایران کے ایک مشہور صوفی تھے۔اوران کی کتاب فلسفیانہ سوالات و جوابات کی صورت میں لکھی گئے ہے۔ڈاکٹر خلیفہ عبدالحکیم لکھتے ہیں۔

''محمود کے زمانے میں فلنفی تصوف اور علم الکلام کے مسائل علاء کے لیے میدان مناظرہ بن گئے تھے۔''گشن راز'' میں جوذات وصفات الہیہ اور حیات و کا نئات کے متعلق نظریات ہیں ان میں سے اکثر ، اقبال کے نزد یک روح اسلام کے منافی ہیں اور ان میں غیر اسلامی تصوف اور فلنفے کو اسلام کے رنگ میں پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ مگر یہ کتاب ایک گروہ کے نزد یک آج تک متندشار کی جاتی ہے۔ اور مسلمانوں کے متصوفا نہ افکار کسی حد تک اس سے متاثر ہوئے ہیں۔ اقبال نے بیضروری سمجھا جن سوالوں کے جوابات محمود نے اپنے زاویہ نگاہ سے دیے ہیں ان ہی سوالات کے جواب ، اب اس بصیرت سے دے جائیں جواقبال کو قرآن کیم اور حیات نبوی سے حاصل ہوئی۔''(۲۲) اس حصہ کے شروع میں اقبال نے شبستری سے اپنی عقیدت مندی کا اظہار کیا ہے۔ بیسواد دیدہ تو نظر آفریدہ ام من بہ ضمیر تو جہانے دگر آفریدہ ام من

(میں نے تیری آنکھوں کی نتلی میں نظر پیدا کی ہےاور تیر ہے نمیر میں نیاجہاں پیدا کیاہے )

ہمہ خاورال بخوابے کہ نہان زچشم انجم بہ سرو د زندگانی سحر آفریدہ ام من (تمام مشرقی لینی اسلامی مما لک غفلت کی نیند میں کھوئے ہوئے ہیں جب کہ میں نے ستاروں کی آٹکھوں سے حچپ کرزندگی کے نغمے سے شبح پیدا کردی ہے )

ز بورعجم کے آخری حصے کاعنوان'' بندگی نامہ'' ہے بید صبہ مثنوی کی شکل میں ہے۔اس میں غلامی کی زندگی کا ذکر آیا ہے۔ ہے۔ان کے فنون لطیفہ کا تذکرہ ،ان کا مذہب ان کے فن تغییر کی عظمت وغیرہ اس حصہ میں بیان ہوئے ہیں۔اس کے آغاز میں غلامی زندگی کی برائیوں کا ذکراس طرح کیا گیا ہے۔

از غلامی دل بمیرد در بدن از غلامی روح گردد بار تن (غلامی کے باعث انسان کا دل مرجا تا ہے اور غلامی سے روح جسم کا بوجھ بن جاتی ہے)
از غلامی برم ملت فرد فرد ایں وآل بااین وآل اندر نبرد (غلامی کی بناپر ملت کا وجود پارہ پارہ ہوتا ہے۔ چنا نچہ بیاوروہ اس سے لڑنے لگتا ہے)
از غلامی مردحق زنار بند از غلامی گوہرش نا ارجمند (غلامی کی بناپر اس کا گوہر بے قدروقی سے ہو (غلامی کے باعث ایک مردحق کا فرانہ سوچ کا حامل بن جاتا ہے اور غلامی کی بناپر اس کا گوہر بے قدروقی سے ہو

کے رہ جاتا ہے) الغرض زبور عجم فارس کلام میں جذبات کی ایک منفر داور بے مثال کتاب ہے۔اس کے مطالعہ سے اقبال کی فکری وفی اہمیت کا انداز ہ کیا جاسکتا ہے۔

" حاويدنامي<sup>"</sup>:

علامها قبال کی بیمشہور مثنوی پہلی بار۱۹۳۲ء میں منظرعام پرآئی۔''جاوید نامہ''اکثر ناقدین کے نزدیک اقبال کے کمال شاعری اوران کے تصورفن کی معراج ہے۔وہ خود کہتے ہیں:

آنچ گفتم از جہان دیگر است ایس کتاب از آسانی دیگر است (۲۳) (میں نے اس کتاب میں وہ نکتہ بیان کیا ہے جس کو بمجھنے والا اس زمانہ میں کوئی نظر نہیں آتا)

جاویدنامہ فلسفیانہ افکار کے ساتھ اد فبی فن کاری سے مالا مال ہے۔اقبال نے اس کتاب میں ایسے حقائق اور سرچہ برین میں میں میں ایسے میں ایسے میں ایسے کا میں میں ایسے کے اس کتاب میں ایسے حقائق اور

معارف بیان کئے ہیں جن کا تعلق جہان دیگر ہے ہے۔ بقول ڈاکٹر عبدالشکوراحسن۔

'' حقیقت یہ ہے کہ اس میں حقیقت وتخیل کو جس انداز میں ہم آ ہنگ کیا گیا ہے اور اس میں افکار کے میں ، تخیل کی توانائی وفسوں کا ری اور قوت بیانیہ کے سحر واعجاز کے ساتھ ساتھ جراُت اظہار کا جوانداز ملتا ہے ، اس نے علامہ کے اس شاہ کارکو یکتائے روز گاراد بی اور قکری تخلیق بنادیا ہے۔'' (۲۳)

جاوید نامہ میں اقبال نے سیر افلاک کے ذریعہ اپنے فلسفہ حیات اور بعض اہم سیاسی اور اجتماعی مسائل کو ایک ڈرامائی رنگ میں پیش کیا ہے۔اس میں اقبال نے اپنی سیر ،مولا ناروم کی معیت میں تمام کی ہے اور رومی نے ہر مرحلہ یران دبسيد ايريل تا تمبر المائع

کی رہنمائی کی ہے۔کتاب کا آغاز مناجات سے ہوتا ہے جس میں شاعرا پنی تنہائی کا ذکر کر کے دعا کرتا ہے۔ بستہ در ہا را برویم باز کن خاک را با قدسیان ہمراز کن (اے خدا مجھے اپنی محبت عطافر ما تا کہ مجھ برحقائق واضح ہو سکیں لیعنی میرے اندرروحانیت پیدا ہو سکے )

تمہید کے خاتمہ کے بعد نغمہ ملائک ہے جس میں انسان کی عظمت اور برتری کا احساس دلاتے ہیں۔ یہاں شاعر، پیررومی کی روح سے ملاقات کر کے اپنا حال بیان کرتا ہے۔ مولا ناروم کے بیانات سن کرشاعر سیر افلاک کے لیے بے تاب ہو جاتا ہے اور رومی کی ہمراہی میں سوئے فلک پرواز کر جاتا ہے۔ سیاحت شروع ہوتی ہے۔ شاعر پہلے فلک قمر کی سیر کرتا ہے یہاں ایک عارف ہندی سے ملاقات ہوتی ہے۔ عارف ہندی، رومی سے پوچھتا ہے: چیست عالم؟ چیست آدم جوہست حق؟

رومی ان سوالوں کا جواب دیتے ہیں اور تبادلہ خیال کے بعد فلک عطار دمیں داخل ہوتے ہیں۔ یہاں شاعر کی ملاقات سید جمال اللہ بن افغانی اور سید حلیم پاشا کی روحوں سے ہوتی ہے۔ان لوگوں کے ساتھ حالات حاضرہ اور اسلامی مہمات پر گفتگو ہوتی ہے۔

غربیاں را زبر کی ساز حیات شرقیاں را عشق راز کا ئنات (اہل مغرب نے اپنی زندگی کی بنیاد عقل پررکھی ہے وہ وحی کے منکر ہیں لیکن اہل مشرق ،عشق الٰہی کو مدار حیات سیجھتے ہیں )

زیر کی از عشق گردد حق شناس کارِ عشق از زیر کی محکم اساس (عقل اورعشق میں علاقہ بیہ ہے کہا گر عقل انسانی عشق کی برتری سلیم کرلے تو حق شناس ہوجاتی ہے) اس کے بعد وہ دونوں فلک زہرہ میں جینچتے ہیں۔وہاں ان کی ملاقات ان دیوتا وَں سے ہوتی ہے جو تہذیب حاضرہ کے ہاتھوں مذہب کی شکست پرخوش نظر آتے ہیں۔ان کی ملاقات فرعون سے ہوتی ہے فرعون ان سے سوال کرتا ہے

> گفت فرعون ایں سحرایں جو بے نور از کجا ایں صبح واین نور وظہور (فرعون نے تعجب سے کہا کہ اس تاریکی میں بینور کہاں سے ظاہر ہو گیا ہے) شاعر جواب دیتا ہے:

ہر چہ پنہاں است ازو پیدائی اصل این نور راید بیضائے
(پیدہ فور ہے جس کی بدولت ہر پنہاں شے ظاہر ہوجاتی ہے کیونکہ اس نور کی اصل آفتا بنہیں بلکہ ید بیضاء ہے)
اس کے بعد ملوکیت کی فدمت بیان کر کے فلک مرت نیں داخل ہوتے ہیں۔ یہاں رومی، اقبال کوتقدیر، فطرت فدہب، زندگی، معاثی انصاف وغیرہ ہے آگاہ کرتے ہیں۔ آخر میں رومی، اقبال کوشش کی ماہیئت ہے آگاہ کرتے ہیں:
زندگی را شرع وآئین است عشق اصل تہذیب است این ویں است عشق

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰۶ء

اس کے بعد شاعر، رومی کی معیت میں فلک مشتری پر پہنچتا ہے۔ یہاں رومی، اقبال کو حلاج، غالب اور طاہرہ سے متعارف کراتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ان لوگوں سے اپنی مشکلات حل کرلو۔ یہاں خودی کے موضوع پر تبادلہ خیال ہوتا ہے۔ یہ حاس کے بعد شاعر فلک زحل پر پہنچتا ہے، یہ مقام پچھلے مقامات سے ہر لحاظ سے مختلف ہے۔ مرشد رومی، اقبال کواس فلک کی خصوصیت سے آگاہ کرتے ہیں کہ یہ وہ خطہ ہے جہاں ارواح رذیلہ رہتی ہیں۔افلاک کو طے کرنے کے بعد وہ عالم ملکوت میں چہنچتے ہیں اور فردوں بریں میں داخل ہوتے ہیں۔ یہاں رومی اقبال کو جنت اور دوز خ کی ماہیئت سے آگاہ کرتے ہیں۔

ایں کہ بنی قصر ہائی رنگ رنگ اصلش زاعمال ونے از خشت وسنگ زندگی اینجا ز دیدار است وبس ذوق دیدار است وگفتار است وبس

(یہاں جوقصر ہائے دل پیند تمہیں نظر آ رہے ہیں ان کی اصل سنگ وخشت نہیں ہے بلکدا عمال ہیں۔ یہاں زندگی محض دیدار سے عبارت ہے، یعنی زندگی نام ہے ذوق دیدار اور لذت گفتار کا )

اس مقام پر رومی الگ الگ حکماءاور شعراء سے فیض یاب ہوتے ہیں۔ فردوس کے بعدا قبال بارگاہ ایز دی میں حاضر ہوتے ہیں اور نورانی شعاعیں شاعرکواپنی آغوش میں لے لیتی ہیں۔

ملتے چوں می شود توحید مست قوت وجروت می آید بدست (جب کسی ملت میں توحید کارنگ پیدا ہوجا تا ہے تواسے توت اور سطوت حاصل ہوتی ہے)

یہاں شاعر کے روحانی سفر کا خاتمہ ہوجا تا ہے۔ کتاب کے آخر میں'' خطاب بہ جاوید'' کے عنوان سے شاعر نئی نسل کو پیغام حیات دیتا ہے۔ اس میں جومسائل زیر بحث آئے ہیں اقبال کے اہم فکری مسائل ہیں جہاں انہوں نے جاوید کے نام سے مسلمان نو جوانوں کومر شدرومی کی پیروی کا مشورہ دیا ہے۔

گر نیابی صحبت مرد خبیر از اب وجد آنچه من دارم بگیر پیر رومی را رفیق راه ساز تاخدا بخشد ترا سوز و گداز زانکه رومی مغز را داند زبیست پائے او محکم فتد در کوئے دوست

(اگرتو کسی وجہ سے مرذجیر یعنی مرشد کامل کی صحبت حاصل نہ کر سکے تو پھر جو پچھ جھے اپنے بزرگوں سے ملا ہے وہ تو مجھ سے لے لے اور وہ یہ کہ پیررومی کو اپنا مرشد بنا لے یعنی مثنوی کا مطالعہ کر۔اس کتاب کی برکت سے تیرے دل میں سوز و گراز کا رنگ پیدا ہوجائے گا۔رومی کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ دین کی اصلی اور بنیا دی تعلیمات سے آگاہ ہیں۔وہ امور ضروریہ اور فروعیہ میں امتیاز کر سکتے ہیں۔اس لیے مجھے بھی دین کی حقیقت سے آگاہ ہی حاصل ہوجائے گی)۔ جاوید نامہ اور سیرا فلاک جاوید نامہ اور سیرا فلاک جاوید نامہ اور سیرا فلاک جاوید نامہ اور سیرا فلاک

میں جو پچھرومی نے کہاہےوہ دراصل اقبال کے افکار وخیالات ہیں جوانہوں نے مولا ناروم کی زبان سے ادا کئے ہیں جس سے بیربات واضح ہوتی ہے کہا قبال نے رومی کو کس قدر عزت اور بلند مقام دیا ہے۔

"مسافر":

''مسافر'' پہلی بار۱۹۳۴ء میں شائع ہوئی۔اس فارسی مجموعہ کی شان نزول علامہ اقبال کا سفر افغانستان ہے۔شاہ افغانستان، نادرشاہ مذہبی اور تعلیمی امور میں برصغیر کے علاء اور فضلا سے مشورہ چاہتے تھے۔اس سلسلے میں انہوں نے علامہ اقبال کو کابل آنے کی دعوت دی۔ چنانچہ اکتوبر ۱۹۳۳ء سے نومبر ۱۹۳۳ء تک علامہ کا قیام افغانستان میں رہا(۲۵)۔مسافر اس سفر کے دوران کی یادگار ہے۔اس مجموعہ کی ابتدا میں علامہ اقبال نے شاہ افغانستان کی دعوت کا ذکر کیا

سوختیم از گرمی آواز تو اے خوش آن قوے کہ داند راز تو (ہم تہماری آوے کہ داند راز تو ہم تہماری آواز گرمی ہے جا اٹے۔وہ قوم بڑی خوش نصیب ہے جو تہماری بات کی حقیقت ہے باخبر ہے ) اس کے بعد سفر کا آغاز ہوتا ہے۔ سب سے پہلے''خطاب بہا قوام سرحد'' کے عنوان سے افغانوں کو درس دیا گیا ہے۔ تو خودی اندر بدن تقمیر کن مشت خاک خولیش را اکسیرکن (توایخ بدن میں خودی کی تقمیر کراور یوں اپنی خاک کی مٹھی کوسونا بنالے )

اس حصہ میں شاعر دین اسلام کے رموز کو بیان کرتا ہے۔ دوسرے باب میں دربار شاہی میں حضور اور با دشاہ سے ملاقات کرنے کا ذکر ہے۔

شاہ را دیدم درآن کاخ بلند پیش سلطانے فقیرے دردمند (میں نے اس عالی شان محل میں بادشاہ سے ملاقات کی بیر ملاقات کچھ اس قتم کی تھی جیسے ایک سلطان اور ایک دردمند فقیر کی ملاقات ہو)

اس کے بعد شاعر نے غزنی وقند ہار کی سرز مین کوخراج عقیدت پیش کیا ہے اور آخر میں شاہ افغانستان کے حضور میں زندگی کے بعض اسرار ورموز بیان کیے ہیں۔

آن کہ می لا یموت آمد حق است زیستن با حق حیات مطلق است (وہ ذات برحق جو باقی وقائم ہے جسے موت نہیں ہے، وہ حق ہی ہے۔ حق سے وابستہ رہ کر ہی زندگی اپنا سیح مقام حاصل کرتی ہے، وہ ی حیات مطلق ہے)

ہرکہ بے حق زیست جز مردار نیست گرچہ کس درماتم او زار نیست (اگر کسی حق سے وابستگی کے بغیر زندگی بسر کرے وہ گویا مردار ہے، اگر چہاس کے غم میں کوئی نہیں روتا، کوئی عملین اربل تا ستمبر بحامية

''مسافر'' میں یہ بات قابل ذکر ہے کہاقبال نے یہاں اپنے سفر کی جزئیات کا ذکرنسبٹاً کم کیا ہے۔اس میں ا تفصیلات کی جگہوہ ہرواقعہ کوفلسفہ زندگی کی ترجمانی کا وسیلہ ہناتے ہیں مجمودغزنوی،احمرشاہ درانی اور حکیم سنائی کے مزاریر حاضری ہویا بادشاہ سے خطاب ہوان سے شاعر کا مقصد زندگی کی حقیقت کوپیش کرنا ہے جوفر داورملت کی خودی ا ثبات و استحام کے لیے ضروری ہے۔اس لیے بیٹنوی بھی بجائے خود جذب ودکشی سے سرشار ہے۔

''پس چه باید کرداے اقوام شرق'':

بہ مثنوی ۱۹۳۷ء میں پہلی مرتبہ شائع ہوئی۔اس مجموعہ کی ہئیت مثنوی مولا ناروم کے طرزیر ہے۔ کہا جاتا ہے کہ ا قبال کا سارا کلام بمنز لہجسم اور'' پس چہ باید کر داے اقوام شرق''اس کا دل ہے۔ بیمثنوی عہد حاضر کے خلاف اعلان جہاد ہے اور اس کا مقصد حکمت عملی کی نشاندہی ہے۔اس کے مخاطب اقوام مشرق بالحضوص مسلم اقوام ہیں جوا قبال کی فکروفن کامحور ہیں۔اس مثنوی کے پس منظر کے بارے میں علامها قبال،سرراس مسعود کے نام ۱۹۳۲ء ووں ۱۹۳۲ء کے خط میں لکھتے ہیں:

''سر را بریل کی رات جب میں بھویال میں تھا میں نے سرسید علیہ الرحمة کوخواب میں دیکھا۔ یو چھتے ہیں تم کب سے بیار ہومیں نے عرض کیا دوسال سے اوپر مدت گزرگئی۔ فرمایا حضور رسالت مآب کی خدمت میں عرض کرو۔میری آئکھ اسی وقت کھل گئی اوراس عرض داشت کے چندشعر، جوا بطویل ہوگئی ہے، میری زبان پر جاری ہو گئے۔انشاءاللہ ایک مثنوی فارسی میں''پس چه باید کردا ہے اقوام شرق''نام کے ساتھ بیعرض داشت شائع ہوگی۔''(۲۲)

اس مثنوی کی ابتدامیں بخوانندہ کتاب کے نام سے پہشعر درج ہے:

ساه تازه برانگیزم از ولایت عشق که در رم خطرب از بغاوت خرداست

(میں عشق کی مملکت سےایک نیالشکر حرکت میں لار ہاہوں اس لیے کہ حرم میں عقل کی بغاوت کا خطرہ ہے ) ۔

اس کے بعد تمہیدی اشعار ہیں جن میں مولا ناروم نے شاعر کوزندگی بخش پیغام دیا ہے اور اس کومشرق کے بیدار

ہونے کی خبر دے کر سمجھایا ہے کہ اس بردین وسیاست کے حقائق کو پیش کرناایک مقدس فریضہ ہے۔

پیر رومی مرشد روژن ضمیر کاروان عشق و مستی را امیر

(پیرروی ایک روژن ضمیر مرشد ہیں جوعشق وستی کے قافلہ سالار ہیں)

گفت جال با محم اسرار شد خاور از خواب گرال بیدار شد

(مولا نارومی نے کہاہے: روحیں اسرار یاحقیقتوں سے پوری طرح باخبر ہوگئی ہیں۔مشرق گہری نیندسے بیدار ہوگیا

(4

اس کے بعد'' حکمت کلیمی'' کاعنوان ہے۔اس میں شاعر حکمت کلیمی اور حکمت فرعو نی کافرق تفصیل ہے بیان کرتا ہے۔حکمت فرعونی کے بارے میں شاعر کہتا ہے۔ حکمت ارباب کین مکراست وفن

مکر وفن ؟ تخ یب جال، تغمیر فن

دبسيد اړيل تا حمبر کاماء

(ان ارباب کین کی حکمت سرا پا کمراور حیلہ ہے۔ کمروفن کیا ہے؟ بیدر حقیقت روح کی تباہی اورجسم کی تعمیر ہے)

اس کے بعد 'لا الدالا اللہ'' کی تفسیر ہے۔ اگلاعنوان' فقر'' ہے جسے شاعر نے خود شناسی کانام دیا ہے

فقر مؤمن چیست؟ تنخیر جہات بندہ از تاثیر اور مولا صفات

(مؤمن کا فقر کیا ہے؟ مؤمن کا فقر کا کنات کو سخر کرنا ہے۔ اس تنخیر کی بدولت ایک غلام میں آقا کی سی صفات
پیدا ہوجاتی ہیں)

فقر کافر، خلوت دشت و در است فقر مومن لرزہ بحر و بر است (کافرکیا ہے؟ دہشت میں اس کا تنہائی اختیار کرنا ہے۔ اس کے برعکس مومن کا فقر ایساعظیم فقر ہے جس سے بحروبر پرلرزہ طاری رہتا ہے)

''فقر'' کے بعد مردحر کی صفات بیان کی گئی ہیں۔اگلاموضوع'' دراسرار شریعت'' ہے۔اس میں سرمایہ داری، حلال وحرام میں تمیز اور شریعت کامشاہدہ کے مسائل بیان کیے گئے ہیں۔

اگلاعنوان ہے''سیاست حاضرہ''اس میں شاعرائی قوم پر بہت افسوں کرتا ہے جس نے اپنی حقیقت کو پہچا نے سے انکار کردیا ہے اوراپنی خودی کے بجائے غیراللہ پر بجروسہ کیا ہے۔''حرفے چند باامت عربیہ'' کے عنوان سے شاعر نے ملک عرب کی موجودہ پریثان حالی اور افسر دگی پر اظہار تاسف کر کے، ان کی تاریخی و تہذیبی عظمت کی طرف اشارہ کیا ہے۔ اس میں شاعر نے اس کے بعد'' پس چہ باید کردا ہے اقوام شرق'' کا عنوان ہے جس سے اس مثنوی کوموسوم کیا گیا ہے۔ اس میں شاعر نے مشرقی قوموں کو اپنی قدرت و ثروت پر اعتبار اور فخر کرنے کا درس دیتا ہے۔

آنچہ از خاک تورست اے مردحر آن فروش و آن بیوش و آن بخور (اے شریف انسان جو کچھ تیری زمین سے پیدا ہوتا ہے، وہی کچھ تیری اور وہی کھا)
آن کلو بینان کہ خود را دیدہ اند خود گلیم خولیش را بافیدہ اند (جن نیک بیں لوگوں نے خودکو پالیا، انہوں نے اپنی گودڑی خودہی بنی ہے)

مثنوی کا آخری عنوان ہے'' در حضور رسالت مآبُ' جس میں حضور سے خطاب ہے۔اس حصہ میں ملت کی پریشانی اور زبوں حالی کا ذکر ہے۔اس کے بعد شاعر نے حضور کے سامنے اپنی ناتوانی اور بیاری کا ذکر کیا ہے اور آزادی و بیداری کے لیے دعاما گل ہے۔مثنوی ان اشعار پرختم ہوتی ہے۔

در بیابان مثل چوب نیم سوز کاروان بگذشت و من سوزم ہنوز (میری حالت اس آ دھ جلی ککڑی کی سی ہے جسے قافلہ والے جنگل ہی میں چھوڑ کرخود آ گے نکل گئے ہوں اور وہ ابھی سلگ رہی ہو)

جان ز مجوری بنالد دربدن ناله من، وائمن اے وائمن (میری جان، حضور ؓ سے دوری کے باعث جسم میں تڑپ رہی ہے۔ فریا دکررہی ہے میری بیفریاد، میری بیآ ہوفغان دبسيد اړيل تا تتمبر کانځ

سب با اثر ہے، حضور شب با اثر ہے، میری اس حالت پرافسوں ہے)

" ما نگ درا":

''بانگ درا'' علامہ اقبال کا پہلا اردو مجموعہ کلام ہے۔ اقبال کی غزلوں اور نظموں کا یہ دکش مجموعہ ۱۹۲۴ء میں پہلی مرتبہ شائع ہواتھا۔ اسرارخودی، رموز بےخودی اور پیام مشرق یہ بینیوں کتابیں فارسی میں بانگ دراسے پہلے شائع ہوئیں۔

بانگ درااردو مجموعہ ہونے کی وجہ سے دوسری فارسی مجموعوں کے مقابلہ میں آسان ہے۔ اس لیے جب ۱۹۲۴ء میں یہ دیوان اردوز بان میں شائع ہوئی تو اس کی بدولت اقبال کا نام پورے ہندوستان میں مشہور ہوگیا۔ بانگ دراکی اہم خصوصیت یہ ہے کہ اقبال نے اپنے کلام کو بلحاظ عہد، تین ادوار میں تقسیم کیا ہے۔ حصہ اول میں پہلے دور یعنی ۵۰ ۹۱ء تک کی تظمیس اور غزلیس ہیں۔ اس زمانے میں اقبال پروطن پرسی کا جذبہ غالب تھا۔ چنا نچہ اس دور کے اشعار وطن پرسی کی بہترین مثالیں ہیں۔ مثلا:

سارے جہاں سے اچھا ہندوستاں ہمارا ہم بلبلیں ہیں اس کی بیدگلستاں ہمارا اس دور کی غزلوں میں داغ اورامیر کا رنگ پایا جاتا ہے اورتصوریک اور منظر نگاری سے بھر پور ہے۔اس دور میں بچوں کی نظمیں بھی سامنے آتی ہیں مثلاً'' بیجے کی دعا''یا'' گائے اور بکری''۔

اس کے علاوہ اس دور کی نظمیں ، اخلاقیات ، سیاسیات اور بعض فلسفیانہ مسائل سے تعلق رکھتی ہیں۔ مثلاً: درد استفہام سے واقف ترا پہلونہیں جبتو کے راز قدرت کا شناساتو نہیں

بانگ درا کا دوسرا حصد ۱۹۰۵ء سے ۱۹۰۸ء تک کے کلام پر مشتمل ہے۔ یعنی پیظمیں اورغز لیں اقبال کے قیام یورپ کے زمانے سے تعلق رکھتی ہیں۔ اس دوران ان کی شاعری میں ایک عظیم الشان انقلاب پیدا ہوگیا۔ یورپ میں اقبال نے مغربی تہذیب وسیاست کو قریب سے دیکھا جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ وہ مغرب کے مفاسد سے آگاہ ہوگئے۔ اس دور میں وطن پرستی کی جگہانہوں نے اسلامی اصولوں کی تبلیغ واشاعت کی۔ چنانچدا کی نظم میں وہ کہتے ہیں:

میں ظلمت شب میں لے کے نکلوں گا بنے درماندہ کاروال کو شررفشاں ہوگی آہ میری نفس مرا شعلہ بار ہوگا نہ ابوچھ اقبال کا ٹھکانا، ابھی وہی کیفیت ہے اس کی کہیں سر را ہگز اربیٹھا سیمکش انتظار ہوگا اس دور میں اقبال پر بیر حقیقت منکشف ہوگئ تھی کہ زندگی سرا سرجد وجہد کا نام ہے۔

یورپ میں قیام کی بدولت جوانقلاب اقبال کی زندگی میں آیا اس کے نتیج میں انہوں نے زندگی کا ایک نصب العین متعین کرلیا تھا، یعنی خدمت اسلام۔

سٹمع کی طرح جیں بزم گہ عالم میں خود جلیں دیدہ اغیار کو بنیاد کردیں بانگ درائے تیسرے حصہ میں وہ نظمیں اورغزلیں ہیں جواقبال نے پورپ سے واپسی کے بعد یعنی ۱۹۰۸ء سے ۱۹۲۳ء تک کھیں۔ان اشعار کی خصوصیت بیہ ہے کہ زبان زیادہ سلیس ہوگئی ہے۔ زبان کے ساتھ ساتھ اقبال کے خیالات میں بھی انقلاب رونما ہوگیا۔ چنانچہ اس دورکی نظموں کا موضوع خدا، خودی، فلسفہ حیات اور عشق وغیرہ ہے۔ چنانچہ

'' خضرراہ'' میں ان کی پیغا می شاعری واضح طور پر نمایاں ہے۔اس حصہ میں ایک مقام پررومی کا تذکرہ اس طرح ماتا ہے: گفت رومی ہر بنائے کہنہ کا بادان کنند می ندانی اول آل بنیاد را ویراں کنند الغرض بانگ دراعلامہ اقبال کی شہرت کا سنگ بنیاد ہے اور اس تصنیف کی بدولت ان کواردو کے صف اول کے شعرامیں نمایاں جگہ حاصل ہوئی۔

"مال جبريل":

''بال جریل' علامہ اقبال کی مقبول ترین تصنیف ہے۔ بیاردو مجموعہ ۱۹۳۵ء میں شائع ہوا۔ بانگ درا کے برعکس بی مجموعہ بغیر کسی تمہید کے شائع ہوئی۔ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اقبال کو بیا حساس ہوا کہ ان کی فکر وشاعری فن اس در ہے تک بہتی چکی ہے کہ اب اس نئے مجموعے کے آغاز میں کسی تمہیدو توضیح کی ضرورت نہیں۔ بال جبریل اقبال کے شاعرانہ افکار و خیالات سے مالا مال ہے۔ ان کے اردو کلام میں جو مرتبہ بال جبریل کا ہے وہی فارتی میں جاوید نامہ اور زبور مجموع کے اس کے اردو کلام میں جو مرتبہ بال جبریل کا ہے وہی فارتی میں جاوید نامہ اور دوران طبقہ کیونکہ اقبال نے اس میں اپنے فارتی مجموعوں کے بنیادی تصورات کو اردوزبان میں پیش کیا ہے۔ اس لیے اردودان طبقہ کہلی مرتبہ اقبال نے فودی کے فلسفہ ، مشق ، عقل ، زندگی ، مردمون وغیرہ کی نشر تک کی ہیں۔ بیتھائق سب سے زیادہ جاوید نامہ میں موجود ہیں لیکن اس کی زبان فارتی اور طرزادا فلسفیانہ ہے۔ بال جبریل کی زبان اردواور اسلوب بیان شاعرانہ ہے اور اس شعر سے شروع ہوتا ہے:

اٹھ کہ خورشید کا سامان سفر تازہ کریں نفس سوختہ شام و سحر تازہ کریں

بال جبر میل دوحصوں میں تقسیم ہے۔ پہلے جھے میں زیادہ تر غزلیں اور چند قطعات ہیں۔ دوسرا حصہ نظموں پر مشتمل ہے۔غزلوں میں اقبال نے اپنے فکروا حساس کا اظہار کمال فنکاری کے ساتھ کیا ہے۔ یغزلیں تنوع اور فنی بوقلمونی سے مالا مال ہیں۔خودی و بے خودی، عشق وعقل، ضبط نفس واطاعت، امیری وشاہی، فقر وقناعت، فطرت، درویش، سرمایہ داری، تصوف، فدہب، سیاست وغیرہ سب کوان غزلوں میں موضوع بنایا گیا ہے۔ بقول عبد المجید سالک:

''اس تصنیف کے ذریعے،علامہا قبال نے غزل کے دلفریب پیرائے میں وہ تمام حقا کُل ومعارف اور تعلیمات و تلقینات بیان کردی ہیں جواس سے قبل متعدد فارس تصانیف میں آپچکی تھیں۔'' (۲۷)

بال جبریل کا حصنظم بھی فکری وفنی لحاظ سے بہت بلند مرتبہ ہے اورا قبال کی رفعت تخیل اورسوز وگداز سے مالا مال بیں۔ان میں ''مسجد قرطبہ'''' ذوق وشوق'''''ساقی نامہ'' اور'' بیرومریڈ'' دوسری نظموں کی بہنسبت فکروفن کے لحاظ سے اقبال کی بہترین نظمیں سمجھی جاتی ہیں۔مسجد قرطبہ میں شاعر کہتا ہے:

نقطہ پرکار حق مرد خدا کا یقیں اور یہ عالم تمام وہم وطلسم و مجاز عقل کی منزل ہے وہ عاصل ہے وہ علقہ آفاق میں گری محفل ہے وہ بال جریل کی ایک خصوصیت ہے ہے کہ اس میں اقبال نے زندگی کے بعض مسائل کومرشدرومی کے اشعار کی مدد سے ک کہ اس میں اقبال نے زندگی کے بعض مسائل کومرشدرومی کے اشعار کی مدد سے ک کہ اس میں اقبال یو چھتے ہیں:

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

سر دین ادراک میں آتا نہیں کس طرح آئے قیامت کا یقین مرشدرومی جواب دیتے ہیں:

پس قیامت شو قیامت را بہیں دیدن ہر چیز را شرط است ایں اس کےعلاوہ اقبال نے بال جبریل کے متعددا شعار میں رومی کی عظمت کا اعتراف کیا ہے اوران کی تعلیمات سے استفادہ کی تلقین کی ہے۔ مثلاً:

نہ اٹھا پھرکوئی رومی عجم کے لالہ زاروں سے یا:

یا:

علاج آتش رومی کے سو زمیں ہے ترا

یا:

علاج آتش رومی کے سو زمیں ہے ترا

یا:

صحبت پیرروم سے مجھ پہ ہوا یہ راز فاش لاکھ حکیم سربجیب ایک کلیم سربکف دراصل بال جبریل میں اقبال نے جو بچھ کہاہے وہ صرف ان کی فارسی شاعری کا پرتونہیں بلکہ اس میں وہ سب پچھ موجود ہے جو بلاد اسلامیہ کے دل میں انقلاب پیدا کرسکتا ہے اور اس کے ذریعہ سے خودی کو برقر اررکھنا اور غیرت مندی کا درس دیتا ہے۔

دوضرب کلیم<sup>،</sup>:

''ضرب کلیم''۱۹۳۲ء میں پہلی مرتبہ شائع ہوئی۔ یہ مجموعہ بقول اقبال'' دورحاضر کےخلاف اعلان جنگ''ہے۔ دورحاضر سے ان کی مراد بے دینی کا موجودہ دور ہے جس نے مسلمانوں کی انفرادی اوراجتما عی زندگی کومتاثر کیا ہے جس کی وجہ سے مسلمان ، اسلام اور قرآن دونوں سے بیگا نہ ہوگئے ہیں۔ اس کتاب میں اقبال نے مسلمانوں کو دورحاضر سے نبر د آزما ہونے کی ترغیب دی ہے اور فتح مندی کا طریقہ بھی تفصیل کے ساتھ بتایا ہے۔

ضرب کلیم کی وجہ تسمید ہے ہے کہ اقبال مسلمانوں کو بیر بتانا چاہتے ہیں کہ اس کتاب کے اشعار میں جو خیالات ظاہر کئے گئے ہیں وہ عصر حاضر کے بتوں کو توڑنے میں ضرب کلیم کا اثر رکھتے ہیں اور اقبال ہیر چاہتے ہیں کہ مسلمان ان افکار و خیالات کے ذریعہ سے اپنے اندروہ طاقت پیدا کریں جس کی بدولت وہ دور حاضر کے بتوں کو توڑسکیں۔ اقبال یہ بیان کر تے ہیں کہ بت تکنی کے لیے ضرب کلیم کی ضرورت ہے اور بیطا قت خودی میں ڈو بنے سے حاصل ہو سکتی ہے۔ نہیں مقام کی خوگر طبعیت آزاد ہوائے سیر مثال نسیم پیدا کر ہزار چشمہ ترے سنگ راہ سے پھوٹے خودی میں ڈوب کے ضرب کلیم پیدا کر ہزار چشمہ ترے سنگ راہ سے پھوٹے خودی میں ڈوب کے ضرب کلیم پیدا کر متم ہیں۔ موضوی کا ظامل نے اقوام مشرق کو مخاطب کیا ہے۔ اس کے بعد نظمیس اور پچھ کم غزیلی بھی ہیں۔ موضوی کیا ظرب کیا ہے۔ اس کے بعد نظمیس اور پچھ کم غزیلی بھی ہیں۔ موضوی کیا ظرب کیا ہے اسلام اور مسلمان تعلیم و تربیت، عورت، ادبیات و فنون لطیفہ ، سیاسیات کا ظرب کے دور کے سرب کلیم ان چھونوانات پر مشتمل ہے۔ اسلام اور مسلمان تعلیم و تربیت، عورت، ادبیات و فنون لطیفہ ، سیاسیات مشرق و مغرب اور محمل ان خود کیا گار نے خود کیا کہ بیات و نون لطیفہ ، سیاسیات کیا خود میں دور میں میں دور میں دور میں میں دور کیا کہ کو کا کا نوان کے افکار۔

> میری متاع حیات ایک دل ناصبور معجزهٔ اہل ذکر ہموسی و فرعون و طور

تیری متاع حیات علم و هنر کا سرور معجزهٔ اہل فکر،فلسفه چیج چیج

:[

مقام ذکر، کمالات رومی و عطار مقام فکر، مقام بوعلی سینا مقام فکر، مقام فکر، مقام بوعلی سینا مقام فکر ہے پیائش زمان و مکان مقام ذکر ہے سیجان ربی الاعلی دوسرے حصے بیتی د تعلیم و تربیت ' میں تعلیم و تدریس کے مسائل بیان کئے گئے ہیں۔ ان ساری نظموں کا حاصل بیہ ہے کہ تعلیم کا اصل مقصد خودی کی تغییر ہے اور بیاس وقت ممکن ہے جب اس کی اساس ، دین و مذہب پر ہو۔

نظر حیات پہ رکھتا ہے مرد دانشمند حیات کیا ہے؟ حضور و سرور و نور و وجود حیات و موت نہیں التفات کے لائق فظ خودی ہے خودی کی نگاہ کا مقصود تیسرے حصے کا عنوان ' عورت' ہے۔ ان نظموں کے ذریعہ بورت اور اس کے تعلیمی و تربیتی مسائل سے متعلق اقبال تیسرے حصے کا عنوان ' عورت' ہے۔ ان نظموں کے ذریعہ بورت اور اس کے تعلیمی و تربیتی مسائل سے متعلق اقبال

نے اظہار خیال کیا ہے۔ بیگانہ رہے دیں سے اگر مدرسۂ زن ہے عشق ومحبت کے لیے علم وہنر موت چوتھے ھے یعنی''فنون لطیفہ'' میں فنی موضوعات پر اظہار خیال کیا گیا ہے۔

مقصود ہنر سوز حیات ابدی ہے ۔ یہ ایک نفس یا دونفس مثل شر رکیا ۔ شاعر کی نوا ہو کہ مغنی کا نفس ہو ۔ جس سے چمن افسردہ ہو بادسحر کیا ۔ بہترتی نہیں تومیں ۔ جو ضرب کلیمی نہیں رکھتا وہ ہنر کیا

پانچویں ھے میں سیاسی مسائل اورافکار پرا قبال نے اظہار خیال کیا ہے۔

اشتراکت،جمهوریت،آزادی،غلامی اورایسے ہی دیگرسیاسی وساجی موضوعات پرمختلف نظمیں ہمارےسامنے آتی

ہیں۔

یہاں مرض کا سبب ہے غلامی و تقلید وہاں مرض کا سبب ہے نظام جمہوری

نہ مشرق اس سے بری ہے نہ غرب اس سے بری جہان میں عام ہے قلب ونظر کی رنجوری

آخری ھے کاعنوان ہے'' محراب گل افغان کے افکار'' ۔ یہ حصہ ایک طویل نظم کی حیثیت رکھتا ہے ۔ لیکن اس کی
ہیئت بالکل نئ ہے اور اس نظم کے اجزاء اور اس کی بحریں ایک دوسر سے مختلف ہیں ۔ شاعر نے اس نظم میں افغانوں کے
جوش وعمل و شجاعت کو بیش کیا ہے کی مناس کے ساتھ یہ بھی بتایا ہے کہ مغربی تغلیمات سے وطنیت کی تشکیل ملت اسلامیہ
کے خلاف سازش ہے ۔ ایسانہ ہو کہ مغربی تعلیم کی اشاعت ان کو اپنی خود ک و شجاعت سے محروم کردیں۔

حقیقت ازلی ہے رقابت اقوام نگاہ پیر فلک میں نہ میں عزیز نہ تو خودی میں ڈوب زمانے سے ناامید نہ ہو کہ اس کا زخم ہے در پردہ اہتمام رفو رہے گا تو ہی جہاں میں یگانہ و کیتا از گیا جو ترے دل میں 'لاشریک لئ'

دوسرے مجموعوں کی طرح ضرب کلیم میں بھی علامہ اقبال، رومی کے کلام کی اہمیت واضح کرتے ہیں۔ اور آج کے نوجوان کو خاطب کرتے ہوئے کہتے ہیں کہتم ہارا وجو دخودی کے اسرار ورموز سے بیگا نہ ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہتم میخانہ رومی سے بے نیاز رہے ہو۔

گست تارہے تیری خودی کا سازاب تک کہ تو ہے نغمہ روی سے بے نیاز اب تک "دارمغان جاز":

''ارمغان حجاز''علامہ اقبال کا آخری مجموعہ کلام ہے جس کی پہلی اشاعت اقبال کی وفات کے بعد نومبر ۱۹۳۸ء میں ہوئی۔ یہ کتاب اردواور فاری دونوں زبانوں پر مشتمل ہے۔اس مجموعہ کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ ایک مدت سے اقبال حج پر جانے کی خواہشمند تھے اور ان کی بیآرزوتھی کہ اس سرزمین کی زیارت کریں جس سے آئہیں والہانہ پیفتگی تھی۔انھوں نے اپنی بیآرزوان الفاظ میں ظاہر کی تھی۔

ہست شان رحمت گیتی نواز آرزو دارم کہ میرم در حجاز (حضرت والا کی شان رحمت دنیا کونواز شوں سے سرفرازی بخشے ۔میری آرزو میہ ہے کہ آخری سانس حجاز میں پوری ہو۔)

عام خیال یہ ہے کہ اقبال نے اس روحانی سفر کے تاثرات کو بیان کر کے اس مجموعہ کلام کا نام'' ارمغان مجاز'' رکھا۔ یہ مجموعہ ان کے مختلف افکار وخیالات وجذبات کا خلاصہ ہے جس میں انتہائی پختہ کاری ہے۔ چنانچہ انھوں نے اس کتاب میں خدا،رسول،خودی،صبر واختیار، ملوکیت،موت وحیات وغیر ہان تمام موضوعات پراپنے خیالات کونہایت دکش اور بلیغ انداز میں پیش کیا ہے۔

ارمغان جاز کا پہلاحصہ فارسی زبان میں ہے۔ یہ پوراحصہ رباعیات پر شتمل ہے۔ اگر چہان رباعیات کی زبان آسان اور سلیس ہے لیکن جو خیالات ان میں پیش کیے گئے ہیں وہ بہت دقیق ہیں اس لیے ان رباعیات کو سجھنے کے لیے اقبال کے بنیادی تصورات ہے آگاہ ہونا ضروری ہے۔ اس فارسی حصہ کی ایک اور خصوصیت ہے ہے کہ شروع سے آخر تک رمز و کنا رہے کرنگ میں لکھا ہوا ہے اس لیے اقبال کی اس تصنیف میں رمز یہ شاعری اپنے کمال کو پہو پچ گئی ہے۔ یہ فارسی اشعار مختلف عنوانات کے تحت ہیں۔ پہلا عنوان "حضور رق" اور دوسرا" حضور رسالت "ہے۔ یہ دونوں حصسفر حجاز سے متعلق ہیں۔ مثلاً:

بایں پیری رہ بیرب گرفتم نواخواں از سرور عاشقانہ چو آن مرغے کہ در صحرا سر شام کشاید پر بہ فکر آشیانہ

(میں نے اس بڑھا پے میں یژب کا سفر کچھا اس انداز میں اختیار کیا کہ عاشقانہ سرورومستی میں میں گا تا ہوا چاتا رہااور میری بیحالت و کیفیت بالکل اس پرندے کی طرح تھی جوصحرا میں شام کے وقت اپنے آشیانہ کی طرف پرواز کرنے کی آرزومیں اپنے پر کھولتا ہے۔ گویا میرے لیے بیسفرانہائی شاد مانی اور سرور کا سفرتھا۔)

تیسراعنوان' حضورملت' ہے،اس ھے میں الگ الگ عنوانات سے اقبال نے خودی کی پرورش کی تلقین کی ہے۔ وہ کہتے ہیں خدانے سروری اس قوم کودی ہے جس نے اپنے ہاتھ سے اپنی نقد برکھی ہے:

خدا آل ملت راسروری داد که تقدیرش برست خویش بنوشت به آل ملت سروکاری ندارد که دمقانش برائے دیگرال کشت

(خدانے صرف اس قوم کوسر وری وسر داری عنایت کی ہے جس نے اپنی تقدیرا پنے ہاتھوں سے کہ سے ۔خدا الیم کسی قوم سے کوئی سروکا نہیں رکھتا جس کا کسان دوسرے کے لیے کا شٹکاری کرے۔)

اس جھے میں اقبال نے پیررومی کی عظمت کے اعتر اف میں چندر باعیاں کہی ہیں جن میں رومی کی اہمیت کو واضح کیا گیا ہے۔

بکام خود دگر آل کہنہ ہے ریز کہ باجامش نیرزد ملک پرویز ز اشعار جلال الدین رومی ہے دیوار حریم دل بیاویز

(تو پھراپنے حلق میں وہی پرانی شراب انڈیل یعنی اسلام کی تعلیمات پر عمل پیرا ہوجن پر تیرے اسلاف نے عمل کیا ہے۔وہ الیی شراب ہے جس کے ایک جام کے آگے ملک پرویز کی بھی کوئی قیمت واہمیت نہیں۔تو مولا نا جلال الدین روئی کے اشعار کواپنے دل کی دیوار کے ساتھ لاکا لیے۔)

دوسرےاشعار میں کہتے ہیں:

ز رومی گیر اسرار فقیری که آن فقر است محسود امیری حذر زان فقر و درویش که ازوے رسیدی بر مقام سربزیری (تورومی نے فقیری ودرویش کی حقیقتیں اور راز حاصل کراس لیے کہان کا فقرایک ایبا فقر ہے جس سے امیری بھی

حسد کرتی ہے۔ توالیے فقراور درویشی ہے ہی جس سے توغلامی وذلت کے مقام پر پہنچا۔)

ارمغان حجاز کا چوتھاعنوان''حضور عالم انسانی'' ہے۔اس جھے میں شاعر تشکیل سیرت کی دعوت دیتا ہے۔ یہاں بھی خداشناسی اوراس پریقین کرنے کی تعلیم ہے۔

آدمیت احترام آدمی باخبر شو از مقام آدمی .

( آ دمیت یاانسانیت کیا ہے؟ بید دسرےانسانوں کے احترام کا نام ہے تو آ دمی کے مقام ومرتبہ سے باخبر ہوجا۔ لینی دوسروں کی عزت کرو گے تو تنہمیں بھی احترام ملے گا۔ )

آخری عنوان'' به یاران طریقت'' ہے۔ان رباعیات میں شاعر نے اپنی تنہائی کی طرف اشارہ کرکے اس

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

احساس کا اظہار کیا ہے کہ کوئی اس کے بلند مرتبا فکارکو پوری طرح نہیں سمجھ یایا۔

چو رخت خویش بربستم ازین خاک همه گفتند با ما آشنا بود و لیکن کس ندانست این مسافر چه گفت و با که گفت و از کجا بود

(جب میں نے اس دنیا سے اپناسامان با ندھ لیا توسب نے کہا کہ وہ ہمارا واقف تھالیکن کسی نے بینہ جانا کہ اس مسافر نے کیا کہا،کس سے کہااوروہ کہاں سے آیا تھا۔)

ارمغان ججاز کاار دوحصہ چنز نظموں کی صورت میں ہے اس کے بعد تیرہ رباعیات ہیں جن میں ہے بعض میں وحدة الوجود کارنگ پایا جاتا ہے۔اس کے بعد 'ملا زادہ ضیغم لولا بی شمیری کا بیاض' ہے،اس میں بھی ستر ہ نظمیں ہیں اور آخر میں تین متفرق نظمیں ہیں۔اس حصے کی پہلی اردو نظم کاعنوان' اہلیس کی مجلس شور کی' ہے بیا قبال کے بہترین نظموں میں شار میں آتی ہے۔اس میں اقبال نے مغرب پر براہ راست تقید کرنے کے بجائے ڈرامائی انداز میں اہلیس اور اس کے مشیروں کی زبان سے عصر حاضر کے مسائل کو پیش کیا ہے۔

نقدریہ ہے اک نام مکافات عمل کا دیتے ہیں یہ پیغام خدایا ن ہمالہ امید نہ رکھ دولت دنیا سے وفا کی رم اس کی طبعیت میں ہے مانندغزالہ ارمغان جاز کی آخری نظم کاعنوان''حضرت انسان''ہے اور بیا قبال کی آخری اردونظم ہے جسے انھوں نے انتقال سے چند ہفتے پہلے کہی تھی۔

اگر مقصود کل میں ہوں تو مجھ سے ماورا کیا ہے مرے ہنگامہ ہائے نو بنو کی انتہا کیا ہے ارمغان حجاز علامہ اقبال کے آخری دور کا شاہ کار ہے۔اگر ہم اقبال کے اس مجموعہ کے پیغام کو بجھنا چاہیں توان کی بید باعی کا فی ہے۔

نہ از ساقی نہ از پیانہ گفتم حدیث عشق بے باکانہ گفتم میں میں میں میں میں میں ان پیانہ گفتم میں میں میں میں میں میں ان پیان امت را با شوخی رندانہ گفتم (۲۸)

(میں نے نہ تو ساقی کی بات کی ہاورنہ پیانے ہی کی۔ میں نے شقی کی بات کی ہاور بلاخوف و خطر کی ہے۔ میں نے امت کے پاک لوگوں سے جو کچھ سنا ہے وہ میں نے تجھ سے رندانہ شوخی سے یعنی شاعری کے ذریعہ بیان کر دیا ہے۔)

ان تصانیف سے اندازہ کیا جاسکتا ہے کہ نثر کے ساتھ ساتھ اقبال کی شاعری بھی نہایت بلند پا پیاور قابل قدر ہیں کے ونکہ انہوں نے اپنی تمام تصانیف کے ذریعہ حقیقت زندگی کی ترجمانی کی۔ انہوں نے اپنے خیالات کی اشاعت کا ایک مقبول ذریعہ بنانے کے لیے شاعری کو اختیار کرلیا اور اس راستے میں رومی سے بہت متاثر ہوئے۔ اس آفاقی شاعر کا پیغام

دبسيد اړيل تا تتمبر الالا

# اور فلسفہ حیات، ساری دنیا کے لیے ہے۔

#### ماخذ:

۱۵ کلیات مکا تیب اقبال ، س ۲۹۷ ۲۱۰ حافظ اورا قبال ، دیباچه

∠۵۱ کلیات مکاتیب اقبال ، ص ۱۵ میل ۱۹۳۸ میلی ۱۹۳۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۹۳۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۳۲۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۳۲۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۳۲۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۳۳۸ کا ۱۳۲۸ کا ۱۳۸ کا ۱۳۸ کا ۱۳۸ کا ۱۳۸ کا ۱۳۸ کا

9ا- دياچەرموزىيخودى (يېلاايديشن)، بحواله مضامين اقبال، ص۵۴

۰۰۰ کلیات اقبال فارسی،رموز بیخو دی،تمهید در معنی ربط

ا۲- ایضاً، بال جبریل، منظومات ۲۲- فکرا قبال، ص ۲۵-

۳۲ کلیات اقبال فارس، جاوید نامه، دیباچه ۲۴ اقبال کی فارس شاعری کا تقیدی جائزه، ص ۱۴۲

۲۷- ذکرا قبال، **۳۰**۵

#### كتابيات:

سـ اقبال، محمر، كليات اقبال اردو، اقبال آكادى ، لا مور، • 199 ـ

- اقبال، محمر، كليات اقبال فارسى، اقبال آكادى، لا مور، • 199 ـ

- قاضی سجاد، حسین ، مثنوی مولا ناروم ، سب رنگ کتاب گھر ، د ، بلی ، ۲ ۱۹۷ -

۔ رومی مجمد جلال الدین ، دیوان شمس ، تہران ، ۱۳۵۷ھ۔

ـ باشى، رفيع الدين، اقباليات كيسوسال، اقبال آكادى، لا مور، ٢٠٠٧ ـ

م ندوی،عبدالسلام، اقبال کامل،معارف، اعظم گرهه، ۱۹۲۴م

- اقبال، محمر تشكيل جديدالهيات اسلاميه، مترجم: سيدند برنيازي، اسلامك بك سنتر، د، بلي ١٩٨٦-

۔ چغتائی، مجمدا کرام، پیررومی ومرید ہندی،سنگ میل پبلی کشنز ،لا ہور، ۲۰۰۴۔

\*\*\*

ُ ڈاکٹرانجمن **بانوصدیقی** کرامت کال<sup>لے</sup> بکھنؤ

# عهد بهادرشاه ظفر کی ایک اہم ادبی شخصیت: قاضی محمر صادق اختر

چکیدہ:او دھا پنی نہ کہ صرف شرافت، نقاست، طائستگی، زبان اور پکوان کے لئے مشہور عالم ہے بلکہ ادب میں کھنو کھی ایسے الیے الیے کارنامے اہلیان او دھ نے انجام دئے کہ ادب کا گہوارہ بن کھیا اور دار انکومت او دھ یعنی کھنو ایک دبستان یعنی دبستان کھنو کے نام سے جاناجانے لگا۔ نوابین او دھ کے زمانہ میں علم و ادب نے خوب ترقی کے مدارج سطے کئے، بیمال کے صاحب دیوان شعر اء، تذکرہ نگاروں، مورخوں، نثر نگاروں، انشاء پر دازوں، لفت نویسوں اور دیکر علوم و فنون کے سرتاجوں کی فہرست میں ایک نام قاضی محمد صادق اختر کا ہمی ہے جنہوں اردواور فارسی دونوں زبانوں تصنیف و تالیف کے علاوہ شعری سرمایہ بھی یادگار چھوڑا ہے اور فارسی نظم و نثر کے میدان میں کی اہل زبان سے کم تظرنہیں آتے۔

کلیدی افاظ: او ده، قاضی محمد صادق اختر، شاعری، مثر، تصنیفات

آخری مغل فرماں روامجمہ سراج الدین ابوظفر بہادر شاہ متخلص بہ ظفّر (تولد ۲۰ اکتوبر ۲۵ کاء۔ وفات کے، نومبر ۱۸ ۲۲) کا عہد حکومت اگر چہ سیاسی اعتبار سے انتشار، معاشی بدحالی اور بدنظمی سے عبارت تھا، ان کی ولی عہدی سے قبل عہد مغلیہ کی دولت وحکومت، شان وشوکت اور سلوت وعظمت خواب پارینہ ہو پیکی تھی لیکن اس کس میرسی کے عالم میں بھی اس دور میں اتنی کثرت سے فارسی نگارشات منظر عام پر آئیں جو کیفیت و کمیت کے اعتبار سے کسی بھی عہد کے لئے سرمایئہ افتخار کہی جاسکتی ہیں۔

اس عہد کی اہم ادبی شخصیتوں میں قاضی مجمہ صادق متخلص براختر بھی ہیں جن کے اجداد عربی النسل تھے اور سلسلۂ نسب مشہور نقش بندی بزرگوں نے عرب سے نقل وطن نسب مشہور نقش بندی بزرگوں نے عرب سے نقل وطن کر کے ترکستان پھر دبلی اور وہاں سے بنگال کا سفر کیا اور آخر میں کلکتہ کے قریب ہوگلی نامی شہر میں آباد ہو گئے جہاں امال کے براں ان کی ولادت ہوئی، اختر ان کا تاریخی نام بھی ہے اور تخلص بھی تذکرہ نگاروں نے ان کے نام بھی تھنہ تحقیق ہے تذکرہ نگاروں نے ان کے نام بھی تھنہ تحقیق ہے صاحب '' گلستان بخن' قادر بخش صاب برنے ان کے خاندان کے بارے میں لکھا ہے:

دبسيد اړيل تا تمبر کانکۀ

''مولدا جداداول عربستان بعد ترکستان ، ترکستان سے دہلی ، دہلی سے بنگالہ،عہد ہُ قضا وخدمت صدرالصدور اس کے خاندان میں تقی ۔''(۲)

اختر نے ابتدائی تعلیم حاصل کرنے کے بعد مزید تعلیم حاصل کرنے کی غرض سے وطن کو خیر آباد کہا،عظیم آباد (پیٹنہ) میں بھی قیام رہا، گیا میں سیدالمشائخ مولوی سیدشاہ حسن رضامتعی ؓ کی خدمت بابر کت سے فیض حاصل کیا اور پھر سیاحت وسفر جاری رکھتے ہوئے ککھنؤ پہنچے اور یہاں کی آب وہواالی راس آئی کہ اسے وطن ثانی بنالیا اور یہیں کی خاک ان کامقدر بنی۔ (۳)

لكھنۇ سےان كے تعلق خاطر كاانداز ەمندرجە ذيل اشعار سے لگايا جاسكتا ہے:

جنت است این بوستان بی خزان ککھنوَ حور و غلمان اند در وے گل رخان ککھنوَ (۴)

اختر نے شاعری میں محمد حسین قبیل کی شاگر دی اختیار کی اور اپنے ہم عصروں میں ممتاز حیثیت کے حامل ہوئے، اپنے استاد کے علم وضل کے بارے میں کہتے ہیں:

> ذره از خورشید دایم می نماید کسب نور از قتیل اختر طریق نکته دانی یاد گیر (۵)

دوسرے شعر میں ان کی مدح سرائی کرتے ہوئے کہتے ہیں کہان کی تربیت کے فیض سے رزم گاہ تخن میں ان کی زبان خنج بن گئی ہے:

> ز فیض تربیت حضرت قلیل اختر به رزمگاه سخن شه مرا زبان خنجر (۱)

اختر کوفارسی واردودونوں زبانوں پر کیساں قدرت حاصل تھی جس کا بین ثبوت ان دونوں زبانوں میں ان کی تصانیف و تالیفات ہیں اور حیرت کی بات ہیہ ہے کہ فارسی نظم و نثر اہل زبان سے نزد میک ترہے۔ اختر کے اس طرز خاص نے فارسی دنیا میں لا فانی شہرت بخشی ان کے معاصرین ان کے طرز خاص کے بڑے مداح تھے اور مختلف تذکرہ نگاروں نے ان کی تعریف و توصیف بلندیا پیالفاظ میں کی ۔ طوالت کے خوف سے صرف ایک منثور اور ایک منظوم شہادت ملاحظہ ہو۔ وزریلی عبرتی ''ریاض الا فکار' میں لکھتے ہیں:

مزاج وخن فهم وبذله شنج وآزاده وضع بودنثر بطرز خاصى ونيكوى نوشت مدارج يخن پيراں بدان ارتفات پاييرسانيده بود كه خامه

دبسید اپریل تا عمبر محالای

معنی نگارش با کلام اہل مجم پہلوز دی۔"(۷)

ان کے معاصرین میں غلام امام شہیدا میٹھوی اپنے عہد کے خوش فکر شاعر تھے جنہوں نے ۱۹۷ اشعار پر مشتمل ایک قصیدے میں ان کے علم وفضل اور زور قلم کی تعریف کی ، چندا شعار ملاحظہ ہوں :

از جهانگیری کلکش ز عرب تا بعجم داد در پنجهٔ خورشید قضا چتر و علم زادهٔ فکرت پاکش بهمه روحی ست لطیف نظم او در آمده با معجز عیسیٰ توام نظم و نثرش چه مه و مهر بود عالم گیر روش از پرتو نورش ز عرب تا به عجم عشق بوسیده زمین ادب از عجز وبگفت کای خداوند شخن داد رس سیف و قلم از شخن تا شخی بست به عالم باقی از شخن تا شخی بست به عالم باقی شخت درد زبال باد برای عالم (۸)

طوالت کے خوف سے ان کی تصنیفات و تالیفات کامخضر ذکر کرتے ہوئے بات ختم کی جاتی ہے۔

آفاب عالم تاب: (تذكره) حال مين ايران عصرائع مولى ـ

**بہارا قبال:ا**س کا قلمی نسخہ بلی کتب خانہ ندوۃ العلماء ہکھنؤ میں ہے۔

بہار پیزاں: اس کتاب کا نام مختلف تذکروں میں ملتاہے۔

تاریخ مانزالمما لک:اس تصنیف کا صرف نام ملتا ہے۔

تخائف حيدريداس كتاب كاصرف نام بى ملتاب

حدیقة الارشاد :فن انشاءاور مکتوب نگاری فن کتابت پرمشتمل بیقصنیف خدا بخش لائبر ریی، پیشهٔ میں محفوظ ہے۔ .

سمس المدائح: اس كتاب كاصرف نام ملتاب\_

صبح صادق: اختركی انشاء بردازی پرمبنی ۲ ۲ صفحات کی به كتاب ۲۶۱ ه میں مطبع مصطفا نی کھنؤ سے ثالج ہوئی۔

**گلدسة محبت: نواب غازي الدين حيد راور لار دُهينسٽنگ کے مابين حالات برمشمل ہے۔** 

**گازارخسروی**: تفصیلات ہنوز شنہ شخقیق ہیں۔

سنخ نيرنگ يا كن بدرنج: اس كى تفصيلات نهيس ملتى بيس ـ

لوامع النورفي وجرالمثور فن انشاء ولغت فارسي يمشمل تصنيف --

**محامد حديد ربي**: نواب اوده عازى الدين حيد راور لكهنؤ نيز و ہال كى عمار توں كى تعريف و توصيف پرمشتمل ٢٨٨ صفحات كى بيه تصنيف ١٢٧٥ ه مير مطبع شاہى كھنۇ سے شائع ہوئى۔

مخزن الجواهر: تفصيلات تشنه تحقيق بير-

ن**قو دالحکم**:اس کا ایک قلمی نسخه ندوة العلماء <sup>یک</sup>صنؤ میں محفوظ ہے دوسرانسخه شیخ محبّ اللّٰداليہ آبادی کی خانقاہ میں محفوظ تھا پروفیسر حافظ طاہر علی نے اس کوایڈٹ کہا ہے۔

نورالانشاء شبلی لائبریری ندوة العلما وکھنؤ میں بشکل مخطوط محفوظ ہے۔

مفت اختر: انشاء يرمحتوى تصنيف ہے۔

دیوان فارس: ڈاکٹر محمد امین عامر نے ایشایا تک سوسائی لائبریری کے مخطوطہ کی مدد سے اختر کا دیوان مرتب کیا ہے جو پروفیسرآ ذرمی دخت صفوی کے ضبح مقدمہ کے ساتھ مرکز تحقیقات فارسی علی گڑھ سے شائع ہوا۔

د بوان اردو: اس کا ایک مخطوط نواب جعفر علی خال اثر کے پاس تھا جواب دستیاب نہیں۔ دوسرانسخہ شاید بنارس ہندو بو نیورشی کے ذخیر ومخطوطات میں ہے۔

**مثنوی سرا پاسوز**: ۱۲۳۱ ھے کی مولفہ بیار دومثنوی کہلی مرتبہ طبع مسیحی ککھنؤ سے شائع ہوئی۔ دوسری باراسے پروفیسر نورالحن ہاشمی نے ایک دقیق مقدمہ کے ساتھ مرتب کیا۔

غور البات اختر: الله اور چندر باعیات پر شمل به بیاض ثبلی لا بسریری ندوة العلماء میں محفوظ ہے، ادب فارس میں اسم ۱۳۳۱ نمبر شاریر محفوظ محفوظ ہے۔

#### مَاخذومصادر:

- (۱) ـ تذكره خوش معركه زيبا، سعادت خان ناصر، ١٠٢
- (۲) \_ گلستان بخن ۱۳۷۳ (اتر پردیش اردوا کادمی ایڈیشن ۱۹۸۲ء) از قادر بخش صابر
  - (۳) \_اختر کاانقال ۱۸۵۸ء میں کھنؤ میں ہوااور و ہیں فن بھی ہوئے۔
- (۴) ـ اد بوان اختر ص ۱۲۰ مطبوعه مرکز تحقیقات فارس علی گڑھ،مرتبه دکتر املین عامر
  - (۵)\_د بوان اختر ، ۱۲۲
  - (۲)\_د بوان اختر ،ص۱۲۴
- (۷) کلیات غلام امام شهیدا میشهوی س ۲۸ ـ ۲۷ (مرتبه غلام غوث بے خبر مطبر نول کشور کا نیور ۱۸۹۰ء)

**ڈاکٹرفوزیہو حید** اسٹنٹ پروفیسر ویمنس کالج علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی علی گڑھ

## بخ تنز کے فارس تراجم اوراس کی اہمیت

چکیدہ: پیخ تنتر سنسکرت کی ان تصانیف میں شامل ہے جن کی شہرت کے لئے اس دنیا کار قبہ کم پڑگیا، اس تصنیف نے نوشیر وال عادل کے زمانہ میں ہند وستان سے باہر قدم رکھااور پیلوی کالباس زیب تن کیا اس کے بعد عربی، فارسی، ار دو، انگریزی اور دیگر کئی زبانوں میں ترجہ کی گئی۔ فارسی میں ہی اس کے تقریباً ہم مرتب و مدون ہو کرمنظر عام پر آگئے اور کئی ایمی خطی نسخوں کی شکل میں کتب خانوں کی زینت ہے ہوئے ہیں۔
میں کتب خانوں کی زینت ہے ہوئے ہیں۔
کلیدی الفاظ: پہنچ شنتر، کلیلہ دمنہ، ترجمہ

سرزییں ہندقد یم زمانہ ہی سے علوم وفنون اور معرفت و حکمت کا گہوارہ رہی ہے۔ یہاں کی اہم اور قدیم کتابوں میں سے اک پنج تنزیا کر تکا دمنکا ہے ۔ یہ ہندوستان میں کھی جانے والی وہ اد بی شاہکار ہے جو نہ صرف ہندوستان میں مقبول ہوئی بلکہ دنیا کی مختلف زبانوں میں اس کے تراجم کئے گئے ۔صرف فارسی زبان میں ہی اس کے گئی تراجم ہوئے اور ہرتر جمہاینی علمی واد بی حیثیت سے ہردور میں قبول عام ہوا۔

ن خیشتر ہنسکرت زبان میں ہندوستانی راجاؤں کے لئے تصنیف کی گئی، اس کی وجہ تصنیف اکثر روایات اورخود دکتایہ ودمنہ' کے مقد مے کے حوالے سے یہ بیان کی جاتی ہے کہ قدیم زمانے میں ہندوستان میں بڑی شان وشوکت والا درجاتھا جونہایت ذبین جنانجو، بہادراورعلم دوست تھا، مگراس کے بیٹوں کو علم سے کوئی دلچین نہیں تھی اور نہ ہی ملکی امور سے کوئی لا گئی تھی اور نہ ہی ملکی امور سے کوئی دلچین نہیں ہوا۔ آخر کاراس زمانے کے مشہور لگا وُتھا، انھیں علم سکھانے کی ہرممکن کوشش کی گئی لیکن ان کا دل پڑھائی کی طرف متوجہ نہیں ہوا۔ آخر کاراس زمانے کے مشہور ادبیب ودانشور' ویشنوشر ما' نے پور سے اعتماد کے ساتھ شنز ادول کو علم سکھانے کی ذمہ داری قبول کی اور اسی سلسلے میں بڑے تنز ہو گئی شنز ادول نے بڑی دلچین کے ساتھ اس کتاب کو پڑھا اور علم کی طرف راغب ہو گئے، گویا کہ شنز ادول کو علم سکھانے کا مقصداس کتاب کے ذریعہ پورا ہوا۔ ویشنوشر ما کے متعلق مزید معلومات فرا ہم نہ ہوسکیں سوائے اس کے کہ وہ اپنے زمانے کا ماہر تعلیم اور بہترین طبیب تھا اور بادشاہ کے دریار میں اعلیٰ درجے برفائز تھا۔

ینے لیعنی پانچ اور تنز سے مراد وہ دینی مضامین ہیں جن میں مذہب کے اخلاقی ،تہذیبی اور عباراتی اصولوں کی وضاحت عقل وعرفان کی روشنی میں کی جائے۔ پنج تنزیانچ موضوعات پر مخصر تمثیلی کہانیاں ہیں جو وحوش وطیور کی زبانی بیان

ابریل تا سمبر کاناء

ہوئی ہیں۔ کر تکا دمنااس کتاب کے دواہم کردار ہیں بید دونوں جنگل کے بادشاہ شیر کے وزرای معتمد شغال ہیں۔ پنج تنز جب ایران پینجی تو کر تکادمنکا کی ذکاوت اوراہم کردار کی بناء پراس کتاب کا نام پہلوی زبان میں'' کلیگ ودمنگ' رکھا گیا اور پھردری زبان میں'' کلیلک ودمنک''ہوگیا۔

کلیلہ ودمنہ کے مآخذ اوراس کے مصنف کے بارے میں مورخین کا اختلاف رائے ہے۔لیکن سنسکرت اور فارسی کے مورخین اس بات پر متفق ہیں کہ اس کا مآخذ سنسکرت کی کتاب ہے جوعقل ودانش سے لبریز ہے اور جس میں پندونصائح کی چھیکی اور بے مزہ باتوں کو لطف و تفریح کی شیرینی اور چاشنی کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔اور طبقوں کے اختلافات کو ملحوظ رکھا گیا ہے ساتھ ہی افسانوں اور دکا بیوں میں پوشیدہ ملکی اس سے مصنف کا مقصد بیرتھا کہ افسانوں اور دکا بیوں میں پوشیدہ علم و حکمت اور عقل ودانش کی باتیں قاری کے ذہن میں آ ہستہ آ ہستہ غیر محسوس طریقے سے منتقل ہوں اور ان کا شعور افسانوں کے لطف سے مخطوظ ہوں، معلمین آ سانی سے اس کا درس دے سیس اور شاگر دوں کے ذہنوں پر حکا بیوں کے نقوش دیر تک قائم رہیں۔ اس کی بے شارخو بیوں میں سے ایک خوبی ہی ہی ہے کہ اس میں سیاسی و معاشر تی مسائل باتوں ہی باتوں میں زیر بحث آئے ہیں۔

اس کتاب کے ایران تک پہنچنے اور ترجمہ ہونے کا سلسلہ اس طرح ہے کہ انوشیر واں عادل ک زمانے میں اس کا ایک طبیب 'برزویئ' اس کے حکم سے اس کتاب کا ایک نسخہ ہندوستان سے نقل کر کے لے گیا اور اس زمانے کی رائج زبان پہلوی میں اس کا ترجمہ کہا۔ جیسا کہ روایت میں ہے:

'' درز مان نوشیر وان عادل طبیعی بود به نام برز و به اوا زمیان یکصد و بست پژشک رومی وهندی وایرانی از همه شریف تر و دانا تر بود و بیش از دیگران به مطالعهٔ کتب های علمی و تاریخی علاقه می کرد .

روزی در کتابی خواند که در بلادهند کوهی است، درآنجا گیاهان عجیب وغریب می روید و یکی از آن گیاهان دارای خاصّی است که مرده بدان زنده می شود، برزویه به امرنوشیروان برای آوردن آن گیاهای جاودانی به قصدهند کرد، ولی درآنجا گیاه جاودانی نیافت، درین اثناء او یکی از حکیمان هند ملاقات کرد و آن حکیم برزویه را در بارهٔ کتاب '' پنج تنزه''اطلاع رسانید، برزویه آن کتاب رانقل کردو به ایران بردوبعداً درزبان مجلوی ترجمه شد'

نوشیروان ہی کے زمانے میں برزویہ کی درخواست پر حکیم بزرجمبر"باب برزویہ" کے نام سے ایک باب لکھ کراس کتاب میں شامل کیا ، اس طرح بیا ہم کتاب پہلوی زبان میں ترجمہ ہوکر ایرانی ادبیات کے ذخیرہ میں محفوظ کرلی گئی۔

اس کے بعدابن مقفع نے اس کا عربی زبان میں ترجمہ کیا اور پھرامیر نصر بن احمد سامانی کے عہد میں رود کی نے اسے فارسی نظم کا حامہ بہنایا، مگر حوادث زمانہ سے محفوظ نہرہ سکا۔

غرنوی دور کے آخراور کجو تی عہد کے آغاز میں ایک بار پھراس کا خالص فارسی میں'' کلیلہ و دمنہ'' کے نام سے ترجمہ ہوا،اس کے مترجم''ابوالمعالی نصر اللہ بن مجمہ بن عبدالحمید'' ہیں جو بہرام شاہ کے زمانے میں در بارغزنی میں اپنے علم و اريل تا تمبر المائع

فضل کی بدولت کافی مشہور ہوئے اور''خسر وملک تاج الدّ ولہ''غزنوی کےعہد میں وزارت کےمنصب پر فائز ہوئے۔ آخر میں حاسدوں کی سازشوں سے قیدو بند ہوئے اورتقریباً ۵۵۵ھ میں انتقال کیا۔

چونکہ ابوالمعالی نے بہرام شاہ کے زمانے میں فارسی نثر میں اس کا ترجمہ کیا اس کئے اسی بادشاہ کے نام معنون کیا۔اگر مختصر طور پر ابوالمعالی کے طریقۂ بیان کا جائزہ لیا جائے تو یہ بات نظر آتی ہے کہ ''کلیلہ و دمنہ'' میں فارسی حسن پیدا کرنے کے لئے کثرت سے صنائع و بدائع کا استعال کیا گیا ہے۔ حالانکہ یہان کی نثری تصنیف ہے۔ مگر اس میں شاعرانہ صنائع مثلاً ، سیافۃ الاعداد، تنسیق الصفات ، مجاز مرسل ، تثبیہ واستعارہ ، قافیہ اور شیخ وغیرہ جا بجانظر آتا ہے۔ ان جملہ اصناف کو مؤلف نے اس فنی مہارت کے ساتھ استعال کیا ہے کہ اس کی موزونیت میں کوئی فرق نظر نہیں آتا اور نہ ہی معانی میں کوئی الجھاؤ پیدا ہوتا ہے۔ مثلاً

''روی چون تھمت اسلام در دل کا فر، وزلف چوخیال مشرک دل درمومن''

اس کےعلاوہ ابوالمعالی نے قرآنی آیات اوراحادیث نبوی ہے بھی استفادہ کیااور عربی اور فارس کے شعراء کے کلام کوبطور مثال پیش کیا ہے۔

ابوالمعالی کی'' کلیلہ و دمنہ'' کوتقریباً سوسال بعدایران کے ایک شاعر قانعی نے اس کو فارسی میں نظم کیا اور اس منظوم کلام کو بحرمتقارب مثمن محذوف یامقصور کی شکل میں پیش کیا اور اس کے لئے اس نے'' کلیلہ و دمنہ'' کو ہی مآخذ بنایا۔ اس شاعر کا اصل نام احمد بن محمد طوسی تھا اور قانعی تخلص کرتا تھا، یہ مغلوں کے خوف سے ایران سے ہندوستان آیا اور یہاں سے مغربی مما لک ہوتا ہوا مکلہ اور مکہ معظمہ سے Centaral Asia سنٹرل ایشیا پہنچا جہاں وہ بلحوتی بادشاہ علا وَالدین کی بینا دمنہ کے نسخے کا یہلا شعر درج ذیل ہے:

خدایا توکی زندهٔ جاودان فرزانه ای این میهر روان

پھرنویں صدی ہجری میں ملاحسین واعظ کاشفی نے بالکل نے انداز میں اس کا ترجمہ کیا اوراس کا نام انوارسیلی رکھا۔ یہ کتاب امیر شخ احمد ہیلی کے نام سے منسوب ہے۔ ملاحسین واعظ کاشفی کا شارتیموری دور کے ناموراد باءاور مصنفین میں ہوتا ہے۔ ان کا پورانام'' کمال الدین حسین' تھا اور کاشنی تخلص کرتے تھے۔ ان کا پیشہ خطابت تھا جس کی وجہ سے لوگ اخسیں واعظ کاشفی کہتے تھے ،علم حدیث اور قرآن پر انھیں مکمل عبور حاصل تھا۔ ان کی علمی شہرت دور دور تک پھیلی ہوئی تھی ،سلطان حسین نے ان کی شہرت من کر انھیں خراسان سے ہرات بلالیا اور انھیں خطیب مقرر کر دیا۔ وہ اعلی پایہ کے صوفی تھے اور نقش بندیہ سلسلے سے تعلق رکھتے تھے۔ علم قرآن اور حدیث کے علاوہ ، فقد ، حکمت ، ادب اور نجوم میں بھی انھیں مہارت حاصل تھی۔

ملاّ اپنے عہد کے نہایت کا میاب نثر نگار تھے، انوار سہیلی کی عبارت میں ایسی رنگینی اور جا بجااپنے موزوں اشعار ملتے ہیں کہ نثر میں نظم کا لطف آجا تا ہے۔ بیہ کتاب ان کے شاہ کا رکار ناموں میں شار کی جاتی ہے۔ بلکہ اگریہ کہا جائے کہ یہ کلیلہ ودمنہ کا نقش ثانی ہے تو بے جانہ ہوگا۔ دبسيد اړيل تا تتمبر کانکۀ

ملاحسین کی بیخواہش تھی کہ وہ کلیلہ و دمنہ کی زبان کوزیادہ سادہ ، روان اور دکش بنا کر اور اس میں شامل عربی امثال وعلم کوخارج کر کے بہتر انداز میں پیش کریں لیکن وہ اپنی مقصد پورا کرنے میں مکمل طور پر کا میاب نہ ہو سکے۔ چنا نچہ ہم دیکھتے ہیں کہ اس کتاب میں بھی پر تکلف الفاظ وکلمات اور تضنع موجود ہے۔ کلیلہ و دمنہ کی طرح اس میں بھی عربی الفاظ پائے جاتے ہیں بلکہ بچ تو بہت کہ زبان و بیان سے متعلق جو لطافت کلیلہ و دمنہ میں ہے وہ '' انواز سہلی'' کونصیب نہیں ، اس کے باوجود بھی انواز سہلی فارس کی مشہور ترین کتابوں کی صف میں شار کی جاتی ہے اور خاص کر ہندوستان میں بیہ کتاب بہت مشہور و معروف ہے۔

ہندوستان میں جلال الدین محمد اکبر نے ابوالمعالی کی کلیلہ ودمنہ کا پھر سے آسان زبان میں ترجمہ کرنے کے لئے 
دوشن ابوالفضل 'کو تھم دیا جو کہ دربارا کبری کے نور تنوں میں سے ایک تھا اور اپنے زمانے کا بڑا عالم اور نثر نگارگز راہے۔ ابو 
الفضل جو کہ سنسکرت زبان میں بھی مہارت رکھتا تھا، اس نے سنسکرت میں کھی ہوئی'' پنج تنز''کوسا منے رکھا اور اسے آسان 
فارسی میں ترجمہ کرنے کی کوشش کی ۔ ۱۵۸2ء میں ابوالفضل نے اس کا م کو انجام دیا اور کتاب کا نام''' عیار دائش' رکھا اور 
اس کا خاتمہ بھی لکھا جس میں بعض نا در معانی اور نکات کو بڑے خوبصورت انداز میں پیش کیا گیا ہے۔''عیار دائش' کی 
عبارت گذشتہ فارسی تراجم کی عبارت سے زیادہ آسان اور رواں ہے۔ جس کی وجہ سے اس کو پڑھنے اور شجھنے میں زیادہ 
دشواری کا سامنا نہیں کرنا پڑتا۔

فارسی زبان کے علاوہ بھی دنیا کی مختلف زبانوں میں پنج تنترہ کے تراجم ہوئے ہیں۔اس سے اس کی اہمیت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ دنیائے ادب کی تاریخ میں کوئی کتاب ایسی نظر نہیں آتی جودنیا کی متمدن زبانوں میں ترجمہ ہوئی ہو اورا یک بی زبان میں کئی صورتوں میں کھی گئی ہو۔ یہ کتاب بادشا ہوں کی ساتھی ،علماء کی منظور نظراور عوام کی ہر دلعزیز ہے اور آجے صدیوں گذرنے کے بعد بھی لوگ بڑی دلچینی سے اس کا مطالعہ کرتے ہیں اور اس سے لطف اندوزہوتے ہیں۔ منابع و آخذ:

ا کلیله و دمنه ابوالمعالی ۲ ـ انوارسه بیلی ملاحسین واعظ کاشفی ۳ ـ عیار دانش شخ ابوالفضل ۲ ـ در بارهٔ کلیله و دمنه محمد جعفر محجوب ۵ ـ تاریخ او بیات ایران رضاز او دشفق

٢- اوب نامهُ الران امرت الل عشرت

222

ڈاکٹرنبسم جہاں

اله آباد يو نيورسي،اله آباد

## غالب كى فارسى رباعيات: ايك مطالعه

چکیدہ: مرزا اسد اللہ فال فالب کی شخصیت ایسی شخصیات میں شامل ہے کہ ان کے ساتھ تعارف کی فر ورت پیش نہیں آتی چاہے وہ کسی بھی ادب کے شخص کے سامنے کیا جائے ۔ فالب کے آثار فارسی ادبیات اور ار دواد بیات دونول جگہ بہت شہرت رکھتے ہیں۔ تقریباً ہر صنف میں طبع آزمائی کی اور جس صنف کو چھوابام عروج پر پہنچادیا اس بات کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ ان کی مختلف اصناف پر طبع آزمائی کی طرح الگ اصناف کے ضمن میں ان پر تحقیق بھی ہو چکی ہیں اور جاری ہیں۔ اس مقالہ میں ان کی فارس رباعی گوئی کا جائرہ لیا گیاہے۔

کلیدی الفاظ: غالب، فارسی شاعری، غزل، رباعی

اسداللہ خاں نام، میرزانوشہ عرف، نجم الدولہ، دبیرالملک، نظام جنگ خطاب، ۸رجب ۱۲۱س (۲۵، دسمبر کو کیاء) کو اکبرآباد (آگرہ) میں زینت آراے عالم وجود ہوئے۔ نواب علاء الدین احمد خاں رئیس لوہاروکوا یک خطیس جو غالب نے ۱۲۸۰ ہے کا کھا ہوا ہے فرماتے ہیں '' میں ۱۲۱۲ ہے میں پیدا ہوا ہوں۔ اب کے رجب کے مہینے سے انہتر واں برس شروع ہوا ہے۔''(۱) غلام رسول آگے کھتے ہیں کہ دیوانِ فارسی کے خاتمہ کی نثر میں غالب نے اپنی تاریخ پیدائش کے متعلق ایک دلچیپ رباعی کھی ہے۔ جس میں دوماد سے نظم کئے ہیں اور دونوں اس نا در روزگار ہستی کی شاعرانہ زندگی کی صحیح تصویر پیش کرتے ہیں۔ (۲) فرماتے ہیں:

غالب چو ز نا سازي فر جامِ نصيب هم جيم عدو دارم و ذوق حبيب تاريخ ولادت من از عالمِ قدس هم شورشِ شوق آمد و جم لفظ غيب

''شورشِ شوق''اورغریب دُونوں سے ۱<u>۲۱۲ ه</u> تاریخ نکلتی کے اور دونوں مادّے غالب کی زندگی کا نہایت ہی صحیح مرقع ہیں۔(۳)

مرزاغالب نے اردواور فارسی دونوں زبانوں میں شعر کیے ۔ان کی شہرت بھلے ہی انکے اُردوکلام کی بدولت ہوئی ہولیکن وہ اپنے فارس کلام کوہی مایئر ناز سمجھتے تھے۔آج بھی علمی اوراد بی حلقوں میں انکے اُردود یوان کی ہی پذیرائی ہوتی

ہے۔ لینغالب کوسرف اپنی فارس شاعری پر نازتھا۔ فخر سے کہتے ہیں ''فارسی بین تابہ بین نقش ہا ربگ رنگ'۔ شاعری کے ابتدائی دور میں غالب پر سرز ابید آل کا اثر نظر آتا ہے۔ بقول حاتی ''غالب نے بید آل کے بعد عرقی اور نظیری کی تقلید شروع کی ہے۔ عرقی اور نظیری نے غالب کوا یک نے گفتن کی سیر کرائی۔ جس کے پھولوں میں رنگینی اور تازگی کے علاوہ اصلیت اور حقیقت کی مہک بھی موجود تھی عرقی کی ٹئی ٹئی ترکیبیں ، اس کے استعارات کی جد ت ، اس کی نازک خیالی اور اس کے فاسفیا نہ اور اللّٰ کی مہک بھی موجود تھی عرقی کی ٹئی ٹئی ترکیبیں ، اس کے استعارات کی جد ت ، اس کی نازک خیالی اور اس کے فاسفیا نہ اور اللّٰ کی مالیب ، صاب بہ بیت ما اللّٰ بیت متاثر ہوئے ۔ (۴) یہ کہا جائے تو غلط نہ ہوگا کہ غالب نظیر آئی ، طالب ، صاب بہ بیت و والظ نہ ہوگا کہ خوالی زبان ہونے کی بنا پر زیادہ قابل اعتاد تھے۔ انھوں نے مرزا کی کھلے دل سے تعریف کی ''(۵) گویا فارسی کارموزہ فارسی کلام پر ان کو انظی و رہو انظی اور جو لائی سے رموزہ کو کہا ہے کہ نا پر زیادہ قابل و اعتاد تھے۔ انھوں نے مرزا کی کھلے دل سے تعریف کی ''(۵) گویا فارسی کی تعادرالکلامی اور جو لائی فارسی کارسی کے دہن میں اپنی قادرالکلامی اور جو لائی طبع دکھانے کا جو میدان میسر تھاوہ اردو میں ہر گرنہیں تھا۔ (۲) غلام رسول مہر کے مطابق ''۵ کار نوری و کہا ہے مطابق سے کو دو شنبہ کے دن اور و میں ہر گرنہیں تھا۔ (۲) غلام رسول مہر کے مطابق ''۵ کی الب کی وفات پر مولانا قعد میں اتن کاری میشہ کے لئے غروب ہوگیا۔''(کے) غالب کی وفات پر مولانا قعد میں اتن کی بیان نے کہ نو کے ان اور کی معرانی کی موت ہے۔' (۸)

غالب نے ہرصنف شعر پرطبع آزمائی کی ہے اور کمال دکھایا ہے۔ انکا فارس دیوان قصا کد ،غزلیات ،قطعات اور رباعیات وغیرہ پربٹنی ہے گو کدر باعی کی تعداد کم ہے مگروہ اسکے شاعرانہ کمالات کی مظہر ہیں۔موضوع کے لحاظ سے انکی فارسی رباعیات میں تنوع یایا جاتا ہے۔

وہ فکر وبصیرت میں اپنے عہد سے بہت آگے تھے، متنقبل کو بہت دور تک دیکھ سکتے تھے۔ غالب ایک آزاد فطرت خدا کی وحدانیت کے قائل انسان خود ہی اپنی پاکیزگی اور طہارت کے گواہ ہیں۔ اور اپنی شاعری کی بلندی اور رفعت کی طرف بھی اشارہ کررہے ہیں۔ جبیبا کہ کہا جاتا ہے کہ گزشتہ شاعروں وادیوں کا اب مقابلہ نہیں کیا جاسکتا مگر غالب کہتے ہیں کہ ہمسری تو کیا میں مرتبہ شعرسازی میں ان سابقین سے کہیں آگے ہوں ایکے ہی الفاظ میں ۔

غالب آزادهٔ موقد کیشم بر پاکی خویشتن گواه خویشم گفتی به تخن برفتگان کس نرسد از باز پسین نکته گذاران پیشم

عالب کے اشعار میں تلوار جیسی صفائی اور کاٹ ہے۔ وہ اپنے اشعار کے ذریعید سلی برتری کا اظہار کرتے ہیں۔
عالب چونکہ زادتم کی نسل سے تعلق رکھتے ہیں اور اپنے نسب خاندان کے بارے میں فخر کرتے ہیں۔ ایکے مطابق جب انکے خاندان سے سپہ گیری رخصت ہوگئ تو شعروشاعری انکا مشغلہ ہوگیا اور ایکے خاندان کا ٹوٹا ہوا تیرہی ایکے ہاتھوں میں قلم بن گیا۔ ایکے شعر میں جوروانی تیزی اور صفائی ہے اسکی وجہ یہی بیان کرتے ہیں کہ میر اقلم میرے سپاہ پیشہ اجداد کے

دبسيد اړيل تا تتمبر کانک

ٹوٹے ہوئے تیر ہیں:

غالب به گهر ز دودهٔ زادهم زان رو به صفائی دم نیخ ست دم چوں رفت سهبدی ز دم چنگ به شعر شد تیر شکستنه نیاگان قلم

ائلی متعدر باعیاں بہادر شاہ ظفر کے ایک خواب پہنی ہیں۔اس خواب کی رو سے فتح وکا میابی کے درواز سے کھلنے والے ہیں اورا میدوآرز و کی بارش کے لئے یہ خواب بادل کا درجہ رکھتا ہے۔اس خواب کووہ ہر گزخواب گمان نہیں کرتے۔ صبح مراد کی طرح دل کوروشنی عطا کرنے والا بادشاہ سلامت کا بیخواب سورج و چاندگی آتھوں کے لئے روشنی ہے۔ پیکرنگاہ کے لئے باعث آرائش ہے۔ بیخواب بادشاہ کی صحت کی جانب اشارہ کررہا ہے اور بادشاہ کے قبال کی بلندی ثابت کررہا ہے۔ اس خواب کو عالب نے بادشاہ کے صحت مندی کی طرف اشارہ کررہی ہے کہ بادشاہ سلامت کے سایت کہ بیدار ہونے کی طرف اشارہ کررہی ہے کہ بادشاہ سلامت کے سایت ماطفت کے ساتھ ساتھ سایہ عکومت بھی ہم پر قائم رہے گا:

بر دل از دیده فتح باب ست این خواب باران امید را سحاب ست این خواب زنهار گمال مبر که خواب ست این خواب تابیر ولاے بوراب ست این خواب

بينائي چشم مهروماه ست اين خواب پيرايهء پيکر نگاه ست اين خواب برصحت ذات شه گواه ست اين خواب بيداري بخت بادشاه ست اين خواب

غالب نے بہادر شاہ ظفر کے علاوہ شہزادہ شاہ رُخ مرزا کی مدح میں بھی رباعی کہی ہے فرماتے ہیں کہ اے ممدوح دنیا تجھے شاہ رُخ کے نام سے بلاتی ہے۔ تیراچہرہ ہمیشہ بادشاہ کے سامنے رہتا ہے تیری قربت پر بادشاہ بھی ناز کرتا ہے۔ اس لئے جب شطرنج کے کھیل میں شاہ کے ساتھ رُخ ہوتا ہے تو کامیابی کی امید قوی ومضبوط ہوجاتی ہے۔ غالب نے شاہزادہ اور بادشاہ کے ناموں کو اور شطرنج کے مہروں کو اشعار میں اس طرح با ندھا ہے کہ اس میں نام نہیں بلکہ ان کے معانی کی طرف اشارہ ہے۔ یہ مرزاغالب کی خوبی ہے کہ انھوں نے الفاظ ایسے استعال کیئے اور ایسی ترکیب باندھی کہ نام اپنے حقیقی معنی کی طرف اشارہ کررہے ہیں۔ اس سے شعر کی خوبصورتی دوبالا ہوگئ:

دبسيد اړيل تا تمبر کانکۀ

اے آنکہ بدہر نام تو شاہ رُخ ست
پیوستہ ترا بخضرتِ شاہ رُخ ست
نازد بتو شہ کہ باشد اندر شطرنج
امید ظفر توی چو با شاہ رُخ ست

غالب کواپنی برتری کا احساس رہا ساتھ ہی ساتھ شایانِ شان قدر ومنزلت نہ ملنے کا شکوہ بھی۔ تنگ دئی وافلاس کے باوجود غالب دوستوں کی محفل میں اپناوقت گزارتے تھے۔ ساتھ ہی خاندان کی کفالت کی ذمہ داری بھی ان پڑھی ،اس وقتغالب رائج رسومات اور خاندانی وقار کے محافظ بھی تھے۔ مولانہ حالی نے یادگارِ غالب میں غالب کی مقبولیت کا ذکر کیا ہے۔ وہ فرماتے ہیں:

'' اگر چے مرزاا پنی شاعری کاسکہ اس وجہ سے کہ زماندان کا اندازہ کرنے سے عاجزتھا، پبلک کے دلوں جیسا کہ عالم جو جنہیں بٹھا سکے ۔ مگر وسعتِ اخلاق، حسنِ معاشرت، اور سکح کل سے انھوں نے ایک عالم کو سنٹو کر رایا تھا۔ قطع نظر شاگر دوں اور مستفیدوں کے دوستوں اور ہوا خوا ہوں کی تعداد بھی سیکڑوں سے گزر کر ہزاروں تک پہنچ گئی تھی اور ہرایک کے ساتھان کے برتاؤ کا طریقہ ایسا مہرا مگیزتھا کہ ہڑ خض اپنے کوان کے خصوص ترین دوستوں میں شار کرتا تھا۔' (۹) ایسے میں غربت و تنگ دستی ان کو بے چین کر دیتی ۔ وہ اپنی وضع وخو بی کو بد لئے پرآ مادہ نہیں تھے۔ انھیں معاشی حالات کے تقاضے مجبور کرتے ، انکی ربائی اس کشکش کو بیان کرتی ہے کہ اگر غربت و افلاس انکا مقدر تھا۔ تو کم از کم کوئی رئیس و امیر انکا سر پرست ہوجا تا، جس کے تعاون سے وہ ان لوگوں کی مدد کیا کرتے جو انکے پاس مدد کی امید لے کرآتے کیونکہ وہ اپنی افراد طبح کوئی سروکار نہ رکھتے ۔ کوئی دوسر افر داس زمانہ میں انکے علم ومرتبہ کے ہم پلتہ ہوتا تو وہ انکی قدر ومز لت کرتا اور انکے علمی مقام کوئی سروکار نہ رکھتے ۔ کوئی دوسر افر داس زمانہ میں انکے علم ومرتبہ کے ہم پلتہ ہوتا تو وہ انکی قدر ومز لت کرتا اور انکے علمی مقام ومرتبہ سے آئی اور انکے کہ انکی میں تنہ ہوتی تو گوشتہ کے ہم پلتہ ہوتا تو وہ انکی قدر ومز لت کرتا اور انکے علمی مقام ومرتبہ سے آئی ہوتا تو ہوتا تو کم از کم یہی تبلی ہوتی کہ کوئی قدر شناس موجود ہے۔

دستم بہ کلید مخزنے می بایست در بود تھی بدائے می بایست باتھے گہیم بہ کس نیفتادے کار با خود بزمانہ چون نے می بایست

یوں تو غالب خودستامشہور ہیں لیکن انھوں نے اپنے ہمعصر دیگر شعرا کو تو قیر وعز سے بخش ہے۔ وہ اس طرح اپنے معاصرین کی مدح کرتے ہیں اور ان کے نام و تخلص کو اس طور پر شعر میں برتے ہیں جس میں لغوی معنی بھی اپنا حسن بکھیر رہے ہیں اور ممدوح کی تعریف و توصیف بھی ہورہی ہے۔ انکا کہنا ہے کہ جب تک میکش اور جو ہر جیسے دوعظیم سخنور شاعر ہمارے درمیان موجود ہیں اس وقت تک ہماری شان و شوکت کا عالم دیگر ہے۔ میخانہ میں پیر مغاں ہم ہیں اس لئے کہ میکش ہمارا ہے اور معرک کہ جنگ میں جو ہرکی تلوار ہماری ہے یعنی میدانِ جنگ ہو یا محفل طرب و نشاط ہر جگہ بالا دسی ہمکو

دبسيد اړيل تا تمبر کانکۀ

عاصل ہے:

تا ئے کش و جوہر دو سخنور داریم شانِ دگر و شوکت دیگر داریم در مے کدہ پیریم کہ میش از ماست در معرکهٔ شیخیم کہ جوہر داریم

ایک رُباعی میں انھوں نے محبوب علی خال کی تاریخ وفات بیان کی ہے۔ وہ'' دریغامحبوب'' ہے ان کا نام محبوب علی خال تھا ہے ا خال تھا بیغالب کافن اور زبان کی قدرت کا بے مثال نمونہ ہے کہ انھوں نے اس مناسبت سے انکی تاریخ وفات نکالی ہے :

> چون معترالدوله بدان سیرت خوب مستسقی مرد و شد میرّا ز ذنوب محبوب علی خان بجهان اسمش بود تاریخ وفات شد دریغا محبوب

مصلحتا غالب نے انگیریزی گورزوں کی خوشامدانہ مدح بھی کی ہے۔ انھوں نے معاثی مجبوریوں کے تحت ہر جگہ جہاں سے بھی انھیں امید نظر آئی دامن کو پھیلانے میں بھی غیرت وخود داری اور نسلی فخر ورعونت آٹر نہیں آنے دیا بلکہ قدیم محسنوں کے تعلقات کو پس پشت رکھ کروہ نے مواقع سے پورا فائدہ اٹھانا چاہتے ہیں۔ چونکہ خالب ذہین اور زمانہ شناس سے محض غم ماضی میں خود کو گھلا کرضا کئے نہیں کرنا چاہتے تھے۔ بلکہ نئے زمانہ میں نئے امرکا نات کو تلاش کرنے کی سعی کرتے ہیں اور ساتھ ہی نئے مواقع بھی تلاش کرتے ہیں:

ہر روز ' تنم ز سایہ لرزان گردد ہر شب دلم از داغ چرافان گردد خواہم کہ ز لطف منٹ گری صاحب کار من آشفتہ بیامان گردد

شاعرا پنی معاشی ننگ دستی اور مجبور یول کی وجہ سے رئیسوں ،امیر وں اور بادشا ہوں کی جھوٹی و تبجی تعریف وتو صیف کے لئے مجبور ہوتا ہے۔ کیونکہ یہی دادو دہش ان کے ذرائع آمدنی ہوا کرتے ہیں۔مغلیہ عہدِ حکومت تک مغل حکمراں اور رئیسوں کی تعریف ومدح کرتے ہیں اور ان کے زوال کے بعد قائم ہونے والی حکومت کی مدح وثنا میں مشغول ہوگئے۔اس کوموقع پرست کہہ لیجئے یا حالات کا جرکہ شاعر مبالغة آمیزخوشامدا نہ مدح کرنے پر مجبورہے:

اے پایہ بلند ساز والا جاہی از بہر تو باد ہر چہ از حق خواہی مہ کوکہ میکلوڈ! در صورت تست

\_\_\_\_\_\_\_ چون مهر عیان معنیِ روح اللّهی

غالب ہمہ جہت شاعر ہیں۔ اپنی شاعری میں مختلف علوم ، معانی ، روحانی ، نفسیاتی مسائل اور بنیادی انسانی ضروریات اور زندگی میں پیش آنے والے معاملات کواپنے کلام کاھتہ بناتے ہیں۔ غالب کا نظریہ ہے کہ ہرتخ یب کے پر دے میں تغییر پوشیدہ ہوتی ہے۔ اس طرح جب زندگی کے ساز پر مطرب مضراب مارتا ہے تو اسکا مقصد چوٹ پہچانایا زخمی کرنانہیں ہوتا بلکہ اس چوٹ وضرب سے ایک وجد آفریں نغمہ پیدا ہوتا ہے جس سے روح کی تغییر ہوتی ہے اور باطن میں ایک سروراورنشاط کی کیفیت محسوں ہوتی ہے۔ ویسے ہی جیسے دھو بی کپڑے کی صفائی کے لئے پھر پر کپڑے پیکتا ہے تو اس کا مقصد کپڑے کونقصان پہچانا نہیں ہوتا بلکہ گندگی اور میل کچیل سے صفائی اور طہارت مقصود ہوتا ہے۔ اسطرح سے زندگی میں آنے والے م روح ونفس کو پاک وصاف کرتے ہیں۔ اور باطن کی آلودگیوں کو دور کردیتے ہیں۔ وہ رموز واسرار زندگی کو بڑے پر از طریقہ سے بیان کرتے نظر آتے ہیں:

چرگر که ز زخمه ، زخم، بر چنگ زند پیداست که از بهر چه آهنگ زند در پردهٔ ناخوشی ' خوشی پنهان ست گازر نه زخم خشم جامه بر سنگ زند

وہ تصوف کے مسائل کو نہایت لطیف پیرائید میں 'بیان کرتے ہیں ،انکی روح میں ہر دمغم کا حساب ہوتا ہے اور دل یارہ - یارہ ہوکراشکوں کی صورت آئھوں سے ٹیکتا ہے۔

> جا نیست مرا ' زغم شارے دردے اندیشہ فشاند خار زارے دردے ہر پارهٔ دل کہ ریزد از دیدهٔ من یابند نفس ریزه چو خارے دردے

طرزِ اداکی جدّ ت، بیان کی ندرت انکی فارسی رباعیات میں جابجاملتی ہیں۔ رباعی زیر کے مطابق اگر انکو بخت عطا کر دی جائے تو بھی وہ صرف اس پر قناعت نہیں کرینگے جب تک خصوصی طور پر انکوکوئی خاص چیز عطانہ کی جائے۔ بروزِ حشر جوانکی جال بخشی ہوگی تو وہ معشوق کے دیدار میں صرف ہوجا کمینگے ۔ ایکے لئے سب سے بڑی اور خاص چیز معشوق کا دیدار ہے جو کہ جنت سے زیادہ عزیز ہے:

قالع نیم ، از بہشت نیزم بخشند از بخششِ خاص تا چه چیزم بخشند اُمید که صرفِ رونمائی تو شود جانے که بروز رسخیزم بخشند ابریل تا سمبر کامائ

بقول حالی''مرزا نے غزلیات وقصائد وقطعات ورباعیات میں شراب کے متعلق جس قدر مضمون باند سے ہیں وہ خواجہ حافظ اور عمر خیام سے کم نہ ہو نگے''(۱۰)غم ایک الیی ہوا ہے جو خرمنِ عافیت کواڑا لے جاتی ہے غم' خواہ انسان عقلمند ہویا بے وقوف دونوں پراٹر انداز ہوتا ہے غم کودور کرنے کے لئے سب سے آسان راستہ شراب کی مدہوثی ہے۔ خمار زدہ غم سے بے نیاز ہوتا ہے۔ غالب نے بھی شراب کوغم کو بھلانے کا ذریعہ بنایا ہے اور اپنے بیٹے کے لئے انھوں نے وراثت میں شراب کا پیالہ چھوڑا ہے تا کہ وہ باپ کی جدائی کے غم کواس پیالہ سے دھوکر صاف کردے۔ انکی طرز اداملاحظہ فرائے:

باؤ ست غم آن باد ، که حاصلِ ببر آب رخ هوش مند و غافلِ ببرد گرداشته ام نح زصهبا به پسر کش ایدُو دل ببرد از دل ببرد

زمانه کی ناسازگاری کا یوں شکوہ کرتے ہیں کہ الی زندگی میں موت سے کیا ڈروخوف؟ بلکہ بیموت تو حیات جاودانی بخشنے والی ہے۔ میں باطن کی آگ سے اسطرح جلا ہوں کہ ابزندگی موت سے زیادہ تکلیف دہ ہے موت سے کہلے آدمی غم سے جات پائے کیوں۔ غالب ناسازگاری حیات پر یوں گویا ہیں:

داری چه براس جانسانی از مرگ می جوئی حیات جاودانی از مرگ از سرگ از سوز حرارت غریزی داغم ناساز ترست زندگانی از مرگ

غالب کہتے ہیں کہ ہمارے اعمال وافعال ایسے ہیں کہ ہم لائق بخش نہیں ہیں مگر رحمت خداوندی سے امید ہے کہ وہ اپنے فضل وکرم سے ہمارے گنا ہوں کو معاف فر مادے گا ورنہ ہم تواس لائق ہیں کہ شخت عذاب میں مبتلا کئے جا ئیں۔ عالب باوجود اپنی شعری اور فطری کمزوریوں کے اپنے جرم کا اعتراف کرتے ہیں اور خود کو مجرم گر دانتے ہیں مگر رحمت الہٰی سے مالیس بھی نہیں ہیں، رباعی زیر جوانسانی اعمال وافعال اور گناہ وثواب کے پیش نظر کہی گئی اسکے فلسفیا نہ رنگ و آ ہنگ کی مظہر ہے:

بر چند که زشت و نا سزائیم بهه در عهدهٔ رحمت خدائیم بهه در جلوه دمد چنان که مائیم بهه شایستهٔ نفت و بو ریائیم بهه

شخ محمدا کرام کا قول ہے'' ہماری زبان کا شاید ہی کوئی شاعر ہوگا جواٰولوالعزی ، آزاد خیالی وسیعے المشر بی اور شوخی و

ابريل تا متمر حامية

ظرافت میں مرزا کے ہم پایہ ہو'(۱۱)غالب کی رباعیات میں شوخی واستہزا جا بجا نمایاں ہے بھی زاہدوں کے زہد پر طنز کیا ہے۔ بھی ان کامذاق اڑایا، ذیل کی رباعی میں زاہدوں کامذاق انتہائی دلچپ انداز میں اڑار ہے ہیں:

> گردیدن ' زاہدان ' بجنّت گسّاخ وین دست درازی به ثمر شاخ بشاخ چون نیک نظر کی ز روے تثبیہ ماند به بَهَایم و علف زار فراخ

> > ا نکاایک شوخ انداز کچھاس طرح بھی ملاحظہ ہو۔

آن مرد که زن گرفت دانا نبود از خصه فرانتش جمانا نبود دارد بجهان خانه و زن نیست درد نازم به خدا چرا توانا نبود

محبوب کے سامنے اظہارِ تمنااور اظہارِ عشق بہت مشکل ہے۔ محبت میں نفس، خودی سب کومٹا کرخونِ دل میں ڈبونا پڑتا ہے تب مقامِ محبت تک رسائی ہوتی ہے۔ وار داتِ حسن وعشق کو بیان کرنے میں غالب کا ثانی ملنا محال ہے راوعشق کی دشواری کس ندرت کے ساتھ بیان کی ہے:

در عشِق بود عرضِ تمنّا مشکل کا ینجاست نفس غرقه بخونابهٔ دِل در بادیهٔ فقاده راهم که دروست پاها ز گداز زهرهٔ خاک به مِگل

غالب اکشنجیدہ باتیں کرتے نظر آتے ہیں۔ کہتے ہیں اگر کوئی بات ہوتو کہد شکر دل ہاکا کر لینا چا ہے نہ کہ اس غم و غصہ کو دل میں جگہ دید ہے جو بعد میں حسد اور کینہ جیسی بیاریاں پیدا کر دے۔ اگر کسی شخص کو زمانے سے شکایت ہے تو اُسے کھل کر کہد ینا چا ہے کیونکہ اس سے دل صاف ہو جاتا ہے اور کینہ وغبار باقی نہیں رہتا:

> کشتی از موج سوئے ساحل برود رَه رَو از جاده تا بمزل برود خود شکوه دلیل رفع آزار بس است آید بزبان ' ہرانچہ ' از دل برود

غالب بات میں بات کرتے ہیں۔ زمانہ کی نامساعد ہونے کاشکوہ کرتے ہیں۔ یہز مین جودوسروں کے لئے بہر نوع نفع پہنچانے کا ذریعہ ہے گرا ککے لئے صرف دام، جال و بندش ہے ایسالگتاہے کہ دوسروں کی حقیقی ماں ہے گرا کی سوتیلی

ماں ہے آسمیں جدّ ت طبعی کا تقاضہ ہے کہ عام روش کے خلاف نیاا نداز اختیار کرتے ہیں۔ تاریک زمین سے آخیس کیا ملاہے ملاحظ فرما ئیں:

> اے تیرہ زمین 'کہ بودہ بسترِ من ہر خاک کہ باتست ہمہ بر سرِ من زر بہر کسان ' و بہرِ من دانہ و دام اے مادرِ دیگران و مادندرِ من

غالب اپنے شاعرانہ کمالات پرفخر کرتے ہیں۔اپنے مزاج کے تضاد پرخودہی طنز کرتے ہیں۔ گرچیخن گوئی میں انکا کوئی ہمسرنہیں ہے۔عقل وہوش میں بھی ممتاز درجہ حاصل ہے۔ دنیا میں بدل وعوض کے بغیر کسی چیز کا حصول ناممکن ہے۔ وہ خود کہتے ہیں:

> غالب ! به بخن گر چه کست بهسر نیست از نشهٔ بهوش بهچت اندر سر نیست مے خواہی و مفت و نغر وانگه بسیار این باده فروش ساقی کوثر نیست

غالب کی رہائی میں انکے عہد کی عگاس بھی ملتی ہے۔ انکے مطابق انکے اور ہمارے عہد میں دینا سے امید وہیم سب رخصت ہو چکی ہے نہ وہ حسن ہی ہاقی رہا جس سے بہشت سجائی جائے اور نہ وہ آگ ہی ہاقی رہی جس کے ذریعہ جہنم گرم ہو:

> در عهد تو و من ست در هفت اقلیم بر خاستن اُمید و خون گشتنِ بیم از جلوه چه ماند تا بِسازند بهشت از شعله چه ماند تا بتابند جحیم

دیگراصناف شعری مانندغالب کی رباعیات بھی اخلاقیات کا درس دیتی ہیں کی غربت وافلاس کے حالت میں بھی انسان کو بری خصلتوں کا شکار نہیں بننا چاہیے۔ کیونکہ گذشتہ افعال پر پچھتانا ایک حسّاس دل کے لئے تکلیف دہ ہے۔ یہ تکلیف خنجر کے زخم سے تم نہیں ہوتی:

ہر چند توان ہے سر و سامان بودن بازیچ خوے زشت نتوان بودن باللہ! که ز دشنه بر جگر سخت ترست از کردؤ خویشتن پشیمان بودن

وہ ایک هتا س اور در دمند دل کے مالک تھا حسان کر کے جتانا یا ذلت وخواری کی اذبت پہنچا نااس احسان سے تو کہیں بہتر تھا کہ آدمی احسان ہی نہ کرے۔ کیونکہ در دمند کی آہ خرمنِ غرور کو پل میں خاک کر سکتی ہے۔ غالب کا یہ ضمون آبت قرآنی کی روشنی میں ہے کیونکہ اللہ تعالی ایسے احسان کرنے سے منع کرتا ہے جس میں احسان جتایا جائے یا سامنے والے کو تحقیر کی نگاہ سے دیکھا جائے۔ اٹکا یہ وصف انکے کلام سے عیاں ہے:

گر گرد ز گنج ' گہرے بر خیزد میسند که دود از جگرے بر خیزد میں میں میں میں کہ خیران میں کہ بخدمت دگرے بر خیزد بشین که بخدمت دگرے بر خیزد

فکر وبصیرت کے اعتبار سے غالب یکتای روزگار ہیں انکا طرزِ فکرا پنے عہد کے لوگوں سے جداگا نہ ہے۔ انکی شاعرانہ خوبی لا زوال ہے۔ اعلی بیانی ، لفظی بازیگری ، زمانے کی ناسازگاری ، نصوف کا عضر سب پچھانکی فارسی رباعیات میں بھی موجود ہے۔ بھی وہ زمانے کی نامساعدی کاشکوہ کرتے ہیں تو بھی وہ قدر ومنزلت نہ ملنے کاشکوہ کرتے ہیں۔ غالب مروجہ رسوم کے بھی پابند تھے۔ خاندان کے ناموس کی حفاظت بھی کرنا چاہتے تھے اور لوگوں سے اپنے رابطہ کوختم بھی نہیں کرنا چاہتے تھے۔ ان تمام امور کو انجام دینے کے لئے پییوں کی ضرورت لازی تھی ۔مصلحت اندیشی بھی غالب کی شخصیت کا ایک جزو ہے۔ اس وقت جب وہ مالی دشواری کا سامنا کرر ہے تھے تو ایکے دل میں خیال آیا کہ کیوں نہ انگریز افسر کی تھوڑی خوشامد کرلی جائے تا کہ وہ انکی مالی اعانت کردے۔

یے رنگ انکی فارس رباعیوں میں صاف نظر آتا ہے۔ منجملہ غالب کی فارس رباعیات بھی ایکے دیگر صنف شعر کی مانند خوانندہ کو ایک نئی قوتِ فکر عطاکرتی ہیں۔ اور ساتھ ہی شعر سے لطف اندوز ہونے کا موقعہ بھی فراہم کرتی ہیں۔ بقول پر وفیسر گوپی چند نارنگ ''غالب کا کلام جام جہاں نما ہے۔ غالب کے اشعار میں نہایت دقیق ، دور رس اور بیج معانی کی ایک چیرت زااو میمی و نیا آباد ملتی ہے۔'' (۱۲) اہلِ ایران نے امیر خسر و کے بعد غالب کو فارس کا سب سے بڑا شاعر سنایم کیا ہے۔ ان کے دیگر کلام کے ساتھ فارس رباعیات بھی اس بات کی شاہد ہیں۔ اقبال نے غالب کی شاعر انہ عظمت کا اس طرح اعطراف کیا ہے۔

'' غالب ان شاعروں میں سے تھے جن کی فکر تخیّل انھیں مذہب وقومیت کی حد بندیوں سے بالاتر کر دیتی ہے۔ان کی عظمت کا اعطراف ابھی ہونا باقی ہے۔ (اسٹرے ریفلکشنز، ص۔۵۱) ''(۱۳)).

#### مَاظن:

(۱) غالب ہں۔ا،از غلام رسول مهر، بفر ماکش: شخ مبارک علی تا جر کتب اندرون لو ہاری درواز وَ لا ہور، عالمگیرالیکٹرک پریس لا ہور میں باہتمام حافظ محمد عالم چھیا۔

(٢)الضاً من ٢.

(٣) الينياً من ٢٠ رباعياتِ غالب من ٩٥ مترجم ومرتب امير حسن نوراني ،، ناثر ادار وفر وغ اردو (بند) لكهنوً.

- (٧) غالب كى شاعرى كانفساتى مطالع ،ص ـ ،٧٣٠ ،از ڈاكٹر سلام سنديلوي نتيم بک ڈيو ،الانوش روڈلکھنؤ .
- (۵) غالب حقیقت کے آئینے میں ، ص-۹۳ ، از ہنس راج رہبر ، لاجیت رائے اینڈ سنز ، پباشرز بک سیرز ، اردوباز ارد ، بلی
  - (٢) با قياتِ غالب (مع ترميم واضافه ) على ١٨٠٠ از وجاحت على سنديلوى نتيم بك دُيو ـ لايُوش رودُلكهنؤ.
    - (۷) غالب، ص-۳۳۸، ازغلام رسول مهر.
  - (٨) غالب ير چندمقالے، ص-۱۰از يروفيسرنذ براحمد، ناثر غالب انسٹی ٹيوٹ ايوان غالب مارگ نئي دبلی .
- (٩) غالب كى شاعرى كانفساتى مطالعة ،ص٣٥٢ ، از دْاكْرْ سلام سنديلوى نسيم بكدْ يو لانُوس رودْ بكھنوَ ، باراوّل ١٩٦٩ ء .
- (١٠) يادگارغالب، ص- 4-، مولفه مش العماء مولا ناالطاف حسين صاحب حاتى، پبلشر زرائے صاحب لالدرام ديال اگروالا اله آباد عا<u> 19</u>۳۱ء.
  - (۱۱) غالب معنی آفرینی، جدلیاتی وضع ، شونیتا اور شعریات ، ص ۱۵۱۰ ، از گویی چند نارنگ ، ساہتیک اکیڈ می ۲<u>۰۱۳ ء -</u>
    - (۱۲)ايضاً من ۱۳.
  - (١٣) غالب اورا قبال کی محرّ ک جمالیات ،ص ۹ ، از بوسف حسین خال ، غالب اکیڈی نئی د ، بلی ، اشاعت اول اپریل **۹ کوا**ء .

\*\*\*

دبسيسو ايريل تا تتمبر كامع

**ڈاکٹر تنوبریسن** لکچررشعبہ فارسی

گورنمنٹ ڈ گری کالج ، سرنکوٹ، شمیر

## شا گردان میرشمس الد مین فقیر د ہلوی

چکیدہ: میر شمس الدین فقیر کی ولادت ہیں وستان کے شہر دہلی میں اس وقت ہوئی جب بہال مغلیہ سلطنت کا کسم پری کا دور تھا، اور نگ زیب کے انتقال کے بعد مغلیہ حکومت قائم تو تقریباً ڈیٹر ہوسو سال رہی مگر اس کی حالت کسی اہا تھے انسان سے کم نہ تھی کہ جو مدد کے بنا کوئی کام نہ کر سکے ، لہٰذ اشابی شعر اء کی شابی سر پرستی کاوہ زریں دور نہ تھا جب شعر پیند آنے پر منہ موتیوں سے بھر دئے جاتے تھے۔ فقیر نے ایسے ہی عہد مہیں اپنی شاعری کے جلوے پکھیرے ، ان کے معاصرین میں فتر لباش خال امید ، سر ان الدین علی خان آر زو، آنند رام مخلص اور علی حریں جسے شعر اء کی ایک کمبی فہرست موجود ہے۔ فقیر نے دکن اور کھنٹو کے سفر بھی کئے اور نج بیت اللہ کی سعادت سے بھی سر فر از ہوئے۔ فقیر سے ماگر دول کی بھی ایک کمبی فہرست موجود ہے۔

مغلیہ دور میں ہندوستان نے فارسی زبان کے ایسے ایسے نامور شعراوا دبا پیدا کیے جن کا جواب ایران میں بھی مشکل سے نظر آتا ہے۔ مغلیہ با دشا ہوں، حکمرانوں اورا میروں نے اپنے عہد کی فضا کوسنوار نے ، اہل شعر ویخن کے ذوق کی رہنمائی کرنے اور پروان چڑھانے میں جوخد مات انجام دیں اور جس قدرا نہاک اور النفات کا ثبوت دیا وہ کسی تعارف کا محتاج نہیں ہے۔ جیسا کہ ماقبل ذکر کیا جا چکا ہے کہ عہد مغلیہ فارسی زبان وادب کی ترویخ واشاعت کا سنہرا دور رہا ہے۔ اس دور میں بنشعرا اور وام حاصل ہواان میں میر دور میں بنشار شعرا، ادبا، علما وفضلا آسمان ادب پر جگمگا کے لیکن آخری مغلیہ دور میں جن شعرا کو دوام حاصل ہواان میں میر سخس اللہ بن فقیر عبّاسی دہلوی (۱۱۵ھر ۲۷ کاء۔ ۱۸۳سا ھر ۲۷ کاء) امتیازی حیثیت کے مالک ہیں۔ ان کا شار نویسندہ روزگار اور شاعر آبدار میں ہوتا ہے۔ شاگر دان فقیر پر روشنی ڈالنے سے قبل لازم ہے کہ فقیر دہلوی کے فضراً احوال بیان کیے جایں۔

## احوال فقير:

میرشس الدّین فقیرعبّاسی دہلوی کی ولادت بمقام دارالسلطنت شاہجہاں آباد (دہلی) ۱۱۱۵ھ مطابق ۴۰ کاء میں ہوئی۔ان کا سلسلۂ نسب حضرت عباسؓ بن عبدالمطلبؓ سے جا ملتا ہے۔ وہ والدِ ماجد کی جانب سے عبّاسی اور والدہ ماجدہ کی طرف سے سیّد تھے۔ان کا خاندان علم فضل میں درجہ کمال برتھا۔ان کے معزز اور صاحب علم خاندان سے انداز ہ

ہوتا ہے کہ ان کی تعلیم وتر بیت اس عہد کے ناموراسا تذہ سے ہوئی ہوگی۔ فقیر دہلوی نے انتیس (۲۹) برس کی عمر میں ۱۱۳ سال میں تزلباش خان میں ترک علاقی دنیا کے بعد اور نگ آباد دکن کا سفر کیا۔ دکن میں پانچ سال کے قیام کے بعد وہ ۱۱۳ ہے میں تزلباش خان امید کے ہمراہ واپس دہلی آئے۔ اس کے بعد انھوں نے اکبرآباد ، الد آباد اور لکھنو کا سفر کیا۔ ۱۸ اھ میں لکھنو سے اور نگ آباد آئے اور اور نگ آباد سے جج بیت اللہ کے اراد ہے ہے کہ مرم ۱۸۱۱ ھ میں بندرگاہ سورت کے لیے روانہ ہوئے۔ جج بیت اللہ سے مشرف ہو کے وجہ سے ۱۸۱۱ ہے کہ بصرہ کے مقام پر کشتی غرق ہونے کی وجہ سے ۱۸۱۱ ہی مطابق ۲۹ کے اور کا علی میں حادثاتی اجل کا شکار ہوئے۔ تمام تذکرہ نگار اس بات پر متفق میں کہ فقیر دہلوی کی وفات سمندر میں بمقام بھرہ کشتی غرق ہونے کی وجہ سے ہوئی اور سمندر ہی ان کی آخری آرام گاہ بنا۔

### شاگردان فقیر:

میرشمس الدّین فقیرعبّاسی دہلوی اپنی علیت، فضیلت اور شاعری کے اعتبار سے اپنی مثال آپ ہیں۔ ان کی شاعری بڑی پہلودار اور تہددار ہے جس میں بیک وقت دل ود ماغ دونوں کوآسودہ کرنے کی صلاحیت ہے۔ ماضی، حال اور مستقبل ہرز مانے کی دھڑ کنیں اس میں سنائی دیتی ہیں۔ کیونکہ ان کا عہد مغلیہ سلطنت کے زوال کی داستان ہے جس نے ان کی نظر میں گہرائی اورفکر میں وسعت پیدا کی اور بہت سے لوگوں نے ان سے فیض حاصل کیا۔ در حقیقت ہمارا موضوع شاگردان فقیر ہے اس لیے ان کا تعارف ذیل میں پیش کیا جاتا ہے۔ ان کے مخصوص شاگردوں میں میر قمر الدّین منت، میرز البوعلی ہاتف، مرز امجہ سمج ذرہ، شخ گلشن علی جو نپوری، طالب علی عاشق، عماد الملک غازی الدین نظام اور میر قدرت اللہ قدرت قابل ذکر ہیں۔

#### --ایر قرالد بن منت د ہلوی:

میر قمرالد ین نام اور منت تخلص تھا، ان کے ابا واجداد مشہد سے ہجرت کر کے ہندوستان میں آئے کیکن منت کی ولادت بمقام سونی پت اور پرورش و پرداخت دہلی میں ہوئی۔منت ناصر اللہ ین کی اولا دمیں سے ہیں۔صاحب تذکرہ ''روزروش'' ان کی ولادت اور سلسلۂ نسب کے بارے میں رقم طراز ہیں:

''میر قمرالدین منت دهلوی \_از اولا دسید ناصرالدین .....نسبش بچهار ده واسطه بسیّد جلال الدین عضدیز دی وزیر سلطان مظفر میرسد،مولد میرقصبهٔ سونی پت وکل نشو ونمای او شحر دهلی \_''(1)

ندکورہ بالا بیان سے نشاندہی ہوتی ہے کہ ان کا سلسلۂ نسب چودہ پشتوں سے سیّد جلال الدّین عضد برز دی سے جا ملتا ہے۔ سیّد جلال الدّین منت نے علوم وفنون ملتا ہے۔ سیّد جلال الدّین منت نے علوم وفنون ملتا ہے۔ سیّد جلال الدّین منت نے علوم وفنون اور حدیث و تفسیر کی تمام درسی کتا بیس شاہ عبد العزیزُ سے پڑھیں اور مدت تک ان کی صحبت میں رہے۔ شاہ عبد العزیزُ سے پڑھیں اور مدت تک ان کی صحبت میں رہے۔ شاہ عبد العزیزُ سے دہلوی کے فرزندا کبر سے ۔ ان کو ملم کی وسعت کے ساتھ استحضار میں بھی دہلوی ملقب سراج الہند حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے مرید خاص سے۔ مولا نافخر الدین دہلوی سلسلہ چشتہ نظامیہ کمال حاصل تھا۔ علاوہ از ایں منت مولا نافخر الدین دہلوی سلسلہ چشتہ نظامیہ کے معروف بزرگ ہیں۔ جو حیدر آباد سے آستانہ عالیہ غریب نواز پر حاضری کی غرض سے آئے۔ یہاں سے دلی گئے اور

دبسید اریل تا سمبر کاناء

د لی میں ہی انتقال ہوا۔منت کے استاداور پیرومرشد کے بارے میں قدرت اللہ کو پاموی کا بیان بطور مثال ذیل میں نقل کیا جاتا ہے:

''بعد عبور بثاهراعقل وشعور باكتساب علوم وفنون پرداخت وشرف بيعت از جناب مولانا فخرالدين رحمته الله عليه حاصل ساخت''(۲)

> مولا ناحکیم سیدعبدالحی منت کے فارسی استاد کے بارے میں اپنے تذکرہ'' گل رعنا'' میں راقم ہیں: ''فارسی زبان کی تحقیق اور مشق تخن میرشس الدین فقیر سے کی ۔''(۳)

مجموعه خطوط جو''ریاض المنشات''کے نام سے خدا بخش لا ئبریری پٹینہ میں موجود ہے۔اس میں راقم الحروف نے منت کا ایک خط دیکھا جس میں ذیل کی عبارت رقم ہے:

د دیمیر قمرالدّین منت تخلص دهلوی مخاطب بملک الشعراشا گرداستا دخن سرایان بی نظیر میرشمس الدّین فقیرعیّا سی دهلوی رحمته الله علیه په '(۴)

مذکورہ بالا بیانات سے بالکل صاف طور پر واضح ہوتا ہے کہ میر قمر اللہ ین منت نے حدیث وتفسر کی تعلیم شاہ عبدالعزیزؓ سے حاصل کی اور شعر ویخن میں فقیر دہلوی کے شاگر در ہے۔ منت تصوف سے بھی بہرہ ور تھے انھول نے لکھنو، کلکتہ اور حیدر آباد کی مسافرت کے بعد انجام کار کلکتہ ہی میں ۱۲۰۸ھ میں سفر رخت اختیار کیا۔ منت نے ایک دیوان اور متعدد مثنویاں یادگار چھوڑیں ہیں۔ نثر میں بھی ایک کتاب'' گلتان سعدی'' کے جواب میں کھی ہے جو''شکرستان'' کے نام سے موسوم ہے۔ چانجہ خودفر ماتے ہیں:

در ین عمر ده مثنوی گفته ام باکنین طرز نوی گفته ام چو اشعار من در عدد می رسد شار قصاید بصد می رسد بود شعر من در غزل سی هزار یانصد رباعی گرفتم شار(۵)

صاحب تذکرہ''عقد ثریا''غلام ہمدانی مصحفی نے بھی ذیل عبارت میں منت کی تصانیف کے بارے میں نشاند ہی کی ہے: ''از تصانیف اوست ، جوابِ خمسہ نظامی ، دیوانِ غزل با قصاید وغیرہ ، قصہ میر و را بخصا ، مججز الکمال در جواب سحر حلالِ ملااهلی کہ ھنوز ناتمام است و در جواب گلستان و بوستان ، شکرستان و چہنستان ۔ غرض کہ مجموعہ 'اشعارش قریب صدھز اربہت خواہد بود شخص پر گواست ۔''(۲)

میر قمرالدّ ین منت کے چندا شعار بطور نمونہ ذیل میں نقل کیے جاتے ہیں:

نقدی بکف نبود بجز آبرو مرا آن هم زدست ریخت بپای سبومرا آزرده دل مباش اگر بد گمانیم شبها بخلوت تو نهان آوردمرا(∠) ۲۲ میرزاابوعلی با تف:

ابوعلی ہا تف کاتعلق اصفہان سے تھا۔ ہا تف میرز السمعیل کے نواسے تھے۔ وہ اپنے والدِ ماجد کے ہمراہ اصفہان

دبسید اریل تا سمبر کاناء

سے ہندوستان ( دہلی ) آئے اور نواب ابوالمنصو رخان کی ملازمت اختیار کی۔ ہاتف کو بجین میں ہی شعروشاعری کا شوق تھا اور انھوں نے میرشمس اللہ بن فقیر دہلوی کی شاگر دی اختیار کی ،فقیر دہلوی نے ان کا تخلص'' ہاتف''انتخاب کیا۔ ہاتف شعرو سخن میں اچھی دسترس رکھتے تھے۔ بھگوان داس ہندی ان کے شعری مزاج کے بارے میں رقم زدین :

''بعدرسیدن بسن تمیزشوق شاعری پیدا کرده مثق بیخن در خدمت میرشمس الله ین فقیر عبّاسی دهلوی نموده ها تف تخلص بختیده آن مرحوم است ....در شعر وخن سلیقهاش درست بود ـ''(۸)

فقیرد ہلوی کے سمیمی دوست والہ داغستانی بھی اپنے ذیل بیان میں ہاتف کوفقیر دہلوی کا شاگر دلکھتے ہیں: '' اکثر اشعار خود را بہ جھت اصلاح بہ خدمت میرسٹس اللہ بن فقیر دھلوی سلمہ اللہ تعالی می گذراند''(9)

صاحب تذکرہ'' نتا ہے الا فکار'' قدرت اللہ گو پاموی کے مطابق ہا تف پہلے میر افضل ثابت سے اصلاح لیتے سے اس کے بعدانہوں نے فقیر دہلوی کی شاگر دی اختیار کی۔ان کا بیان ذیل میں نقل کیا جاتا ہے:

''اوایل اشعارخود از نظر میر افضل ثابت میگذرایند آخرش دست بدامن تلمند میرشمس الدّین فقیر زدـ''(۱۰)

مصحفی نے بھی ہاتف کو پہلے میرافضل ثابت اور فقیر دہلوی کا شاگر دلکھاہے۔مصحفی کا بیان ہے: ''هر چپری گفت بخدمت استاد فاضل الشعرامیر افضل ثابت برای اصلاح می بردوآخر ھااز صحبت میرشمس اللہ بین فقیر مستفید شدہ۔'' (۱۱)

مذکورہ بالا تذکروں میں''ریاض الشعرا''سب سے قدیم تذکرہ ہے۔ جسے والہ داغستانی نے ۱۲۱۱ھ میں پایئر شکیل تک پہنچایا۔ والہ داغستانی فقیر دہلوی کا دوست عزیز تھا اور ریاض الشعرا فقیر کی حیات ہی میں تصنیف ہوا۔اس لیے صاحب تذکرہ'' ریاض الشعرا'' کا بیان سب سے زیادہ معتبر ومتند ہے اور دوسر نے تذکروں پراس کوفوقیت حاصل ہے۔ ہو سکتا ہے ہاتف کیے بعد دیگر نے فقیر دہلوی اور میرافضل ثابت دونوں کی شاگر دی میں رہے ہوں گئے۔ میر زاابوعلی ہاتف ایک مدت تک نواب صفدر جنگ کی رفاقت میں رہے اور جب نواب صفدر جنگ اودھ کے صوبہ دار

بیرراابوں ہو مصابیب مدت میں واب سراجیب مار جنگ اور بہ اور بہ واب سراجیت اور جنگ اور طات و جوار سے ہوئے تو وہ و ہوئے تو وہ دہلی سے ککھنؤ منتقل ہوگے۔اس کے بعد ہاتف نے والی او دھانوا بشجاع الدولہ جو کہ نواب آصف الدولہ کے والد ہیں کی خدمت میں زندگی وقف کی ۔ شجاع الدولہ کی وفات کے بعد وہ نواب آصف الدولہ کی ملازمت میں بھی رہے۔

انجام کار ہا تف ۱۲۰۰ ھیں اس دار فانی ہے کوچ کر گئے۔ان کے بعض اشعار ذیل میں پیش خدمت ہیں:

درد و الم دادهٔ لطف بما كردهٔ قابل آل بوده ايم انچه عطا كردهٔ ها تف از ال كوده ايم انچه عطا كردهٔ ها تف از ال كوچه بازگريه كنال ميرود منظر كيستى رو بقفا كردهٔ (۱۲) المحمر مرزا محمد منظر كيستى دره المحمد منظر كيستى در المحمد منظر كيستى در المحمد منظر كيستى دره المحمد منظر كيستى در المحمد منظر كيستى

مرزا محمد شمیع نام اور ذرہ تخلص تھا، ان کی ولا دت لکھنؤ میں ہوئی۔مرزامحمد شمیع اوران کے والد ماجدمحمد شفیع اکبر

دبسید اریل تا سمبر کاناء

آبادی نواب شجاع الدولہ کے دربار میں عزت و وقار کی زندگی بسر کرتے تھے۔ مجمسمیع ذرہ نے اس زمانے کے ناموراسا تذہ سے علوم رسمی کی تعلیم حاصل کی اور شعر وسخن میں میر شمس الدّین فقیر دہلوی کی شاگر دی اختیار کی۔ ذرہ کا دیوان تقریباً دوتین ہزار ابیات پر مشتمل ہے۔ صاحب تذکرہ'' سفینۂ ہندی'' بھگوان داس ہندی ان کے شعری ذوق کے بارے میں رقم طراز ہیں:

'' در طبابت دستگاه کلی داشت،ازعلوم رسی باخبر بود،اصلاح شعراز میرشمس الدّین فقیرعباسی گرفته اقسام شعر گفته، دیوانش قریب دوسه هزار بیت خواهد بود'' (۱۳)

غلام ہمدانی مصحفی کا بیان ہے:

'' چون رسالهُ عروض وقوا فی از میرشم الدّین فقیر که موفقش نیز میر موصوف است خوانده و بعض غزلهاهم دران روز هاازنظرش گذرانید ـ'' (۱۴)

بھگوان داس ہندی لکھتے ہیں کہ نواب شجاع الدولہ کی وفات کے بعد ذرہ اپنے متعلقوں کے ساتھ زیارت کر بلائ معلٰی سے مشرف ہونے گئے اور وہیں وفات پائی۔صاحب''سفینۂ ہندی'' کا بیان ذیل میں نقل کیا جاتا ہے۔ ''بعد فوت نواب شجاع الدولہ بھا در مرحوم با متعلقان بہ کر بلای معلٰی رفت ھانجا وفات یافت۔'' (۱۵)

غلام ہمدانی مصحفی نے لکھا ہے کہ ذرہ کر بلائ معلی سے واپس آئے اور پھھ مدت کے بعد دوبارہ مشرف ہونے گئے ۔اسی دوران انھوں نے وہیں وفات پائی۔ذیل میں صاحب تذکرہ'' عقد ثریا'' کا بیان بھی پیش کیا جاتا ہے:

''بعد رحلت نواب مخفور درآ وان دولت نواب آصف الدوله بهادر بهسبب انقلاب هوای زمانهٔ محمل سفر را به زیارت عتبات عالیات بسته ، عازم کر بلای معلیٰ شد تا آ نکه رفت و باز آمد و بار دیگر قبائل وعشایرخود رااز لکھنؤ درهمان ارض طیبه برده رحل اقامت افگنده'' (۱۲)

مرزامحمہ میج ذرہ کے چندا شعار ذیل میں پیش کیے جاتے ہیں:

وفا ز روزِ ازل نقش دشینم بود نبود عالم و نامِ تو در علینم بود هنوز سجدهٔ آدم نکرده بود ملک که خاک کوی ترا ربط با جینم بود (۱۷) می شده نام می خود ملک که فاک کوی ترا ربط با جینم بود (۱۷) می شده نام می جو نیوری

شخ گشن علی جو نپوری کے اسلاف ولایت سے ججرت کر کے ہندوستان (جو نپور) وارد ہوئے ، جہال کاااھ میں گشن کی ولا دت ہوئی ۔ گشن انصاری الاصل تھے۔ انھوں نے دستورز مانے کے مطابق فارس کی ابتدای تعلیم اپنے والد ماجد شخ عطاء اللّٰہ سے اور صرف ونحو کی تعلیم اس ز مانے کے نامور اسا تذہ سے حاصل کی ۔ گشن خط شکستہ ونستعلیق اور ثلث میں خاصی مہارت رکھتے تھے۔ اس کے بعد گشن شا بجہاں آباد ( دہلی ) منتقل ہو گے جہاں انھوں نے میر افضل ثابت کی شاگر دی اختیار کی۔ افضل ثابت کی وفات کے بعد میر شمس اللہ بن فقیر دہلوی سے اصلاح لیتے رہے۔ صاحب تذکر کہ '' دبيد اړيل تا تتمبر الاي

نتات کالافکار'ان کی مشق شخن کے متعلق رقم طراز ہیں۔

''پس از ان سری شاهجهان آباد کشید و بخدمت میر افضل ثابت مثق تخن نمود و بعد و فاتش از نظرشمس الدّین فقیرا شعارخو د می گذرایند ـ'' (۱۸)

صاحب تذکرہ روز روثن گلثن کے بارے میں لکھتے ہیں کہوہ ثابت اور فقیر کےعلاوہ شخ علی حزیں کے بھی شاگرد رہے۔صاحب تذکرہ روز روثن کا بیان بھی ذیل میں پیش کیا جاتا ہے:

'' درسنه ثالث واربعین (۴۳) برهلی رسیده درخدمت میرمجمه افضل ثابت بمثق تخن اشتغال ورزید و بعد و فاتش از میرشمس الدّین فقیراصلاح میگرفت ..... و قتیکه شخ خمه علی حزیس وار د شاهجمال آبا د شدرگلشن تلمزش اختیار نمود ـ'' (19)

گلتن ایک طویل عرصه تک نواب شیر افکن کی رفاقت میں رہے۔ اس کے بعد چند سال والہ داغتانی کی خدمت میں بھی رہے۔ اس کے بعد چند سال والہ داغتانی کی خدمت میں بھی رہے۔ انجام کار ۱۲۰۰ھ کے آخر میں رحلت فرمائی۔ گلشن صاحب دیوان شاعر تھان کے دیوان کا ایک نسخہ برلش میوزیم لندن میں موجود ہے۔ جوا ۱۸ اوراق پر مشتمل ہے۔ اس نسخہ کی ابتداء ذیل کے بیت سے ہوتی ہے:

ای رقم کردہ نھچو نقش تگین ، صورت حال ما بلوح جبین (۲۰) صاحب تذکرہ''روزروشن''کےمطابق گشن کےاشعار کی تعداد تقریباً یا پنج ہزارہے:

''اشعارش قریب پنج هزاراست۔''(۲۱)

شیخ گلشن علی جو نیوری کے چندا شعار نمونے کے طور برذیل میں نقل کیے جاتے ہیں:

رفتی از بزم و طرب رفت و تمنا باقیست باده شد صرف و هوا در دل مینا باقیست لاله در دشت نشانی است زمجنون که هنوز داغهای غم او بر دل صحرا باقیست (۲۲)

طالب علی متخلص برعاشق کا تعلق حیر رآبادسے تھا اور ان کی پرورش و پرداخت حید رآباد میں ہی ہوئی۔اس کے بعد عاشق دبلی منتقل ہوگئے اور ایک مدت تک دبلی میں ہی اقامت پذیر رہے۔صاحب تذکرہ''سفینۂ ہندی'' ککھتے ہیں کہ عاشق پہلے علی عظیم خلف میر ناصر علی سے اصلاح تن لیتے رہے۔اس کے بعد شعر و تن میں اصلاح کے لیے میرشمس اللہ ین فقیر دہلوی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان کی شاگر دی اختیار کی:

''اوایل باعلی عظیم خلف میر ناصرعلی بعدازان در خدمت میرشمس الدّین فقیر حاضر شده مثق شخن می کرد''(۲۳)

عاشق فن عروض و قافیہ سے بخو بی واقف تھے اور مہر بنانے کے کام میں کافی مہارت رکھتے تھے لیکن طبیعت میں بے نیازی کی وجہ سے اس کی طرف مائل نہیں ہوتے تھے۔ بھگوان داس ہندی نے طالب علی عاشق کا صرف ایک ذیل شعر نقل کیا ہے:

> . دیدم آشفته زلف تو غریبانی چند خانه بردوش وسیه بخت ویریشانی چند(۲۴)

ابريل تا ستمبر بحامي

### مرادالملك غازى الدّين نظام الم

میرشہاب الدّین نام، نظام تخلص اور عماد الملک غازی الدین خان خطاب تھا۔ان کے اسلاف شاہ جہاں کے عہد میں سمرقند سے ہندوستان وارد ہوئے۔ان کا سلسلۂ نسب والد کی جانب سےخواجہ عبدالاحرارنو راللہ اور والدہ کی طرف سےسلسلہ سپروردیہ کے بنیان گذارشہاب الدّین سپروردی قدس سرؤ سے حاملتا ہے۔شہاب الدّینٌ علاقہ زنجان کے قصبہ سہرورد کے مقیم تھے۔وہ اینے زمانے کے بزرگ ترین صوفیا میں گئے جاتے ہیں۔

عمادالملک نے تیرہ برس کی عمر میں تخصیل علوم سے فراغت حاصل کرنے کے بعد شعر گوئی کا آغاز کیا۔ شعر و شاعری میں وہ میرسمش الدّین فقیر دہلوی ہےاصلاح لیتے رہے۔انجام کار ۷۷ سال کی عمر میں ۱۲۱۵ھ میں انھوں نے بمقام کالی داعی اجل کولبیک کہا۔احمالی ہاشی عما دالملک کے استا داور ملک موصوف کی وفات کے بارے میں رقم طراز ہیں: '' درشعر تلمذا نجناب با میرشس الدّین فقیر د ہلوی بود ہ.....درآ خرعمر بکالیی رسید ہ دھم رہیج الثانی سنەھز ارو دوصد و

یانز ده هجری و د بعت حیات سیر دعمرشریفش بشصت وهفت رسیده بود " (۲۵)

عمادالملك غازى الدّين نظام كے چنداشعار بطور نمونه كلام ذيل ميں پيش كيے جاتے ہيں:

ای نشیم مصر امدادی که از درد فراق سینه در بیت الحزن خون کشت یعقوب مرا برسان تا در دل خانه ات آباد مرا اگه از خون طلب کردند مطلوب مرا کرد خون این دل فگار مرا (۲۲)

راه گم کرده ام و دورم از ان خانه نظام من خن در برده میکفتم که غماز ان اشک نیت کارش بغیر ناله درد ☆مير قدرت الله قدرت

میر قدرت الله قدرت کا شار میرنتمس الدّ بن فقیر دہلوی کے متوسلان میں ہوتا ہے۔ قدرت فارسی اور ہندی دونوں زبانوں پردسترس رکھتے تھے۔میرحسن نے ذیل عبارت میں انھیں بہترین القاب سے یاد کیا ہے:

'' مرديت ازمتوسلان ميرشس الدّين فقيررحمه اللّه درويش وضع خليق طبع، رتبهُ قدرش رفع وشيوهُ معانيش بدیعی، سمندرنظمش درمیدان فارسی وهندی حالاک و چست وتصویر بی نظیرمعانیش دراستخوان بندی الفاظ درست....اگرچه ازسلك متوسلين است كيكن ثهر واشعارش درمتاخرين اشتهاريا فيته ـ''(٢٧)

میر قدرت الله کاتعلق دبلی سے تھا۔ دبلی کی تاہی و بربادی اور زبوں حالی سے متاثر ہوکرا کبرآ باد میں سکونت اختیار کر لی تھی اور وہیں میرمثس الدّین فقیر دہلوی سے شعر ویخن میں اصلاح لیتے رہے۔ وہاں کے امرا وشر فانے اعزاز و ا کرام سےان کا خیرمقدم کیااوروہ بہت فارغ البالی سے زندگی بسر کرتے رہے۔میرحسنان کےاستاد کے بارے میں لکھتے ښ:

· · شنیده ام که میر مذکورالحال درمرشد آبا داستفامت دارد، اصلاح تخن ظاهراز میرشمس الدیّن فقیر گرفته است ـ "(۲۸)

دبس

میر قدرت الله نے تقریباً • ۱۲۵ همیں وفات پائی اور مرشد آباد میں ہی مدفون ہوئے۔

### حواشى:

ا۔ صبا ، محمد مظفر حسین ، تذکر هٔ روز روثن ، تنجی و تحشیه محمد حسین رکن زادهٔ آ دمیت ، کتا بخاندرازی میدان بهارستان ، طهران ، ۱۳۲۳ ش ، ص ۷۶۲

۲\_گویاموی، محمد قدرت الله، نتایج الا فکار، (قلمی) مملوکه مولا نا آزاد لائبر بری علی گڑھ، فارسیداخبار ۲۳۹، ص۴۱۴

٣-مولا ناحكيم سيّدعبدالحي ، تذكره شعرائے اردوموسوم برگل رعنا ، دارالمصنفين شبلي اكيدُمي ، اعظم گذھ - سن ندار د، ص٢٨٢

۴ خلیل، علی ابراهیم خان، ریاض المنشات، مجموعه خطوط، (قلمی)،مملو که خدا بخش اور منثل پبلک لائبرری، پیشهٔ کیٹلاگ نمبر

۵۸ ناHL-۸۵۵

۵\_مولا نا حکیم سیّدعبدالحی ، تذکره شعرائے اردوموسوم بهگل رعنا ، دارامصنفین شبلی اکیڈمی ، اعظم گڈھے۔ من ندارد، ۳۸۳۰ ۲\_مصحفی ، غلام ہمدانی ، عقد ثریّا (تذکره فارس گویاں) ترتیب مع مقدمه وحواشی شہاب الدّین ثاقب،مسلم ایجیکشنل پریس ، علی

گڑھ۔۲۱۰۲م،ص۲۲۰

۷۔ گویاموی، محمد قدرت الله، نتا ہے الافکار، (قلمی )مملوکہ مولانا آزاد لائبر بری، علی گڑھ، فارسیداخبار ۳۱۳، ص ۱۲۳

۸ \_ ہندی، بھگوان داس، سفینئہ ہندی، (تذکرہ شعرائے فارس)، مرتبہ سیّد شاہ محمد عطا الرحمٰن کا کوی، ادارۂ تحقیقات عربی و فارسی،

بیننه ۱۹۵۸م، ص۲۴۰ ۱۳۸

9\_واله داغستاً ني على قالى خان، رياض الشعرا، مقدمه تصحيح وترتيب پرفسور شريف حسين قاسمي، رضالا ئبرىرى، رام پور\_ا ٢٠٠٠م، ص ٨٨٨

۱۰ گو پاموی، محمد قدرت الله، نتا یخ الافکار، (قلمی) مملوکه مولا نا آزاد لائبر بری علی گڑھ، فارسیدا خبار ۳۹ م ۲۹۹ م

اامصحفی،غلام ہمدانی،عقد ثریّا (تذکرہ فارس گویاں) ترتیب مع مقدمہ وحواثی شہاباللہّین ثاقب،مسلم ایجویشنل پریس،علی گڑھ۔

۲۱۰۲م، ص۱۹۲

١٢\_اليضاً ،ص٢٩٥

سا۔ ہندی، بھگوان داس، سفینہ ہندی، (تذکرہ شعرائے فارس)، مرتبہسیّدشاہ مجمد عطاالرحمٰن کا کوی، ادارہ شخقیقات عربی وفارس،

بیننه ۱۹۵۸م، ۱۹۵۸

۱۴ مصحفی ،غلام ہمدانی ،عقد ثریّا (تذکرہ فارس گویاں) ترتیب مع مقدمہ وحواثق شہاب الدّین ٹا قب مسلم ایجویشنل پریس ،ملی

گڑھ\_۲۱۹۲م، ۱۹۲\_۱۹۱

۵۱\_ ہندی، بھگوان داس، سفینهٔ ہندی، (تذکرہ شعرائے فارس )،مرتبہ سیّدشاہ مجمد عطاالرحمٰن کا کوی،ادارہ تحقیقات عربی وفارس،

یشنه ۱۹۵۸م، ۳۰

۱ المصحفی،غلام ہمدانی،عقد ثریّا (تذکرہ فارس گویاں) ترتیب مع مقد مہ دحواثی شہاب الدّین ثاقب،مسلم ایجویشنل پریس،علی گڑھے۔۲۰۱۲م،ص19ا

<u> ارابضاً ۱۹۲٬</u>

۱۸\_گو پاموی، محمر قدرت الله، نتا نج الافکار، (قلمی) مملوکه مولانا آزاد لائبریری، علی گرهه، فارسیها خبار ۳۷ مس ۳۷۱ ۱۹\_صبا محمر مظفر حسین، تذکرهٔ روز روژن تنصیح و تشدیم همر حسین رکن زادهٔ آدمیت، کتا بخاندرازی میدان بهارستان، طهران، ۱۳۳۳ش، ۱۹۱۰

۲۰ کیٹلاگ برٹش میوزیم ، جلد دوم ، ص ۱۵

۲۱ ـ صبا مجمد مظفر حسین ، تذکر هٔ روز روژن بنتیج و تشدیم همین رکن زادهٔ آدمیت ، کتا بخاندرازی میدان بهارستان ،طهران ،۱۳۴۳ش ، ص۲۹۲

۲۲\_گو پاموی،محمد قدرت الله،نتا یخ الا فکار، ( قلمی )مملو کهمولا نا آ زادلا ئبرىرى علی گڑھ، فارسيها خبار ۳۷ مص ا ۳۷

۲۲۲۳- ہندی، بھگوان داس، سفینیہ ہندی، (تذکرہ شعرائے فارس)، مرتبہ سیّدشاہ مجمد عطاالرحمٰن کا کوی، ادارہ شخصیقات عربی وفارس، پٹینہ۔ ۱۹۵۸م، ص۱۳۲

۲۶.۲۵ \_ سند بکوی، احمد علی ہاشی، مخزن الغرائب، حصه سوم، (قلمی) مملوکه مولانا آزاد لائبر بری، علی گڑھ، حبیب گنج ۱۲۸.۲۵ مق ۲۷٫۲ الف

۲۸.۲۷ حسن،میرحسن، تذکره شعراءاردو،مقدمه مولا ناحبیب الرحمٰن خال شیروانی،انجمن ترقی اردو، دبل ۴۹۲۰م، ص ۱۵۹



**ڈاکٹرسیداحدمیاں زیدی** پیانچ ڈی،شعبۂ فارس، لکھنو کیونیورسٹی

#### ب امیرخسر واور هندوستان

چکیده: طوطی به مند ، محبوب ، محبوب اللی بزم سخنوری سے سرتاج ، مایئ ناز مورخ ، عدیم المثال ادیب اور ما برعلوم و فنون ایو الحن ملقب به یمین الدین معروف به امیرخسر هرسر زمین بهندگی اس نابغه . \* روزگار شخصیت کانام به جس پر ابل بهند جتنا بهی ناز کریس کم بے جنوں نے اپنی بهشت پہلوشخصیت سے دربار ، فائقاه ، رزمگاه مح ساجھ ساتھ عوام الناس میں بھی وہ محبوبیت اور دل نوازی حاصل کی جو ہر کسی کے حصد میں نہیں آتی ، زبان فارس میں اپنی بیشتر کاور شات سے باوجود حب الوطنی کاعشق اس قدر ان پر چھایا رہا کہ امیرخسر و کی تحریروں اور اشعار وں میں بہند تا بہ تا ہو جود حب الوطنی کاعشق اس قدر ان پر چھایا رہا کہ امیرخسر و کی تحریروں اور اشعار وں میں بہند تا بہند تا ہو کہ کا اس خلالے کی طالب علمانہ کوشش کی جارہی ہے۔

کی گئی ہے اسے سامنے لانے کی طالب علمانہ کوشش کی جارہی ہے۔

کلیدی الفاظ: امیرخسر و ، ہند و ستان ، بیش مناعری ، عشق

عمر با در کعبہ و بتخانہ می نالد حیات تا ز برم ناز کیک دانائی راز آید بروں

امیر خسر و کا تعلق ترکی کے ایک قبیلہ لاچین سے تھا۔ ان کا خاندان سمر قند کے نزدیک کش نامی مقام پر آباد تھا۔ چنگیزی حملہ کے وقت بیخاندان افغانستان کے بلخ نامی شہر میں منتقل ہو گیا۔ ۲۲۰اء میں بلخ کی تباہی کے بعد بیخاندان ہندوستان کی طرف عازم بسفر ہوا اور سلطان شمس الدین ایک تشمش کے عہد حکومت میں ہندوستان کو اپناوطن ثانی چنا جو اس وقت تک چنگیزی حملوں سے محفوظ تھا۔ امیر خسر و کے والدامیر سیف الدین نے دربار شاہی سے تعلق قائم کیا اور موجودہ نمان نے کے ضلع ایٹے میں پٹیالی نام کی ایک جا گیر حاصل کی ۔ امیر سیف الدین کی شادی اس زمانے کی ممتاز شخصیت امیر عماد الملک کی بیٹی سے ہوئی جن سے انہیں چار اولادیں ہوئیں جن میں تین بیٹے اور ایک بیٹی تھی۔ امیر خسر وان کے تیسر سے بیٹے سے جن کی پیدائش ایک جے مطابق ۱۲۵۳ء میں ہوئی۔

امیر خسروابھی آٹھ برس کے ہی تھے کہ ان کے باپ ایک جنگ میں کام آگئے اور ان کی تعلیم و تربیت امیر عماد الملک نے حصہ میں آئی۔امیر عماد الملک نے اپنے ذبین اور ہونہار نواسہ کی تعلیم و تربیت میں کوئی کثر نہیں چھوڑی چونکہ ان

ابریل تا سمبر کاناء

کے ناناصاحب دولت و تروت ہونے کے ساتھ نہایت علم دوست اور تخی بھی تھے لہذاان کی مجلس میں علاء، فضلاء، شعراء و او باغوار ماہرین علوم وفنون بھی شریک ہوتے تھا یسے خوش گوار پا کیزہ اور علمی ماحول میں ایک معمولی صلاحت کا آدمی بھی کیا سے کیا بن جاتا، چہ جائے کہ خسر وجونہایت ذبین اور ذی استعداد تھے انھوں نے اس موقع سے بھر پور فائدہ اٹھایا اور اس ذیا سے کیا بن جاتا، چہ جائے کہ خسر وجونہایت ذبین اور ذی استعداد تھے انھوں نے اس موقع سے بھر پور فائدہ اٹھایا اور اس ذیا سے کیا بن جاتا، چہ جائے کہ خسر وجونہایت دبیرہ کی میں ان کی شہرت دور دور تک پھیل گئتی ہے۔ جس کی شاہد عدل تذکرہ اور تاریخ کی متعدد کتب ہیں۔

امیر خسروکی پیدائش ایک ہندوستانی مال کی کو کھ سے ہوئی وہ ایک ہندوستانی کی طرح یہاں کے ماحول میں پلے بڑھے انھوں نے اپنی پوری زندگی ہندوستان ہی کے مختلف مقامات پر گزاری انہوں نے ہندوستان کے مختلف موسموں کا بجر پورمزہ اٹھایاان کے دل میں ہندوستان کی محبت کا دریا مو جزن تھاوہ اپنے ہندوستانی ہونے پر فخر محسوس کرتے تھان کی نگار شات میں ہندوستانیت اپنے پورے رنگ اور آ ہنگ کے ساتھ نظر آتی ہے انھوں نے ہندوستان کی ایک ایک چیز کی تعریف جس انداز سے کی ہے وہ دل نشین بھی ہے اور رائی تقلید بھی۔ان کی شاعری میں ہندوستان کی ایک ایک ایک وہوا کی خصوصیات، بدلتے موسموں کی رنگار گی، یہاں کے دریاؤں کی سئیت بھری لہریں، پھولوں کی مست و بے خود کرد سے والی خوشبوہ میووں کی لذت ،مختلف کھاوں کی مٹھاس ، مختلف کھاوں کی مٹھاس ، مختلف کھاوں کی مہارت لوگوں کے اخلاق و کردار، امیروں کی سخاوت و فتاضی، سپاہیوں کی بہادری ، دلیری اور و فا داری، حسن کا نقدس، صنف نازک کی قربانی و ایثار اور ہزرگوں کے مجب اور ہمدردی کے جذبات کی بہادری ، دلیری اور و فا داری، حسن کا نقدس، صنف نازک کی قربانی و ایثار اور ہزرگوں کے مجب اور ہمدردی کے جذبات کی تعریف کرتے ان کا قلم نہیں تھا۔ وہ ایک رائخ العقیدہ مسلمان ہونے کے باوجود ہندوؤں کے نصور وحدا نیت اور اس کے حقیدہ کی دل کھول کر تعریف کرتے ہیں۔اس سلسلہ میں ہمیں سیدصاح الدین عبدالرجمان کا قول حقیقت برمنی نظر آتا ہے۔

''امیر خسر و مجان وطن کے شنرادہ کہلائے جانے کے مستحق ہیں اور ان کی زندگی تمام مجان وطن کے لئے ایک پیغام ہے کہ بیا ہے ہم وطنوں کے دلوں کی تسکین کے لئے نہ ہمی عقائد، روحانی وار دات اور ذاتی خیالات کی خواہ مخواہ مخواہ وحدت ضروری نہیں بلکہ سیچ جذبات کے ساتھ رواداری ، دل داری ، کشادہ دلی ، وسیح المشر نی ، باہمی مفاہمت ، موافقت اور یگا نگت کی ضرورت ہوتی ہے۔ (1)

امیر خسرونے اپنی مختلف مثنویوں اور دیگر تخلیقات مثلاً قران السعدین ،مفتاح الفتوح ، ثیریں خسرو، ہشت بہشت ، نہ سپہر ، دول رانی خضر خال ، نہایت الکمال اورغرۃ الکمال وغیرہ میں وطن کی محبت کے گیت دل کی گہرائی کے ساتھ گائے ہیں۔ زیر نظر مقالہ میں امیر خسرو کے تمام کمالات کا احاطہ تھنچیا مقصود نہیں ہے بلکہ ان کا ہندوستان سے جو والہا نہ لگاؤ تھاوہ بیش کرنا ہے تا کہ معلوم ہوجائے کہ وہ ہندوستان کوکس حد تک جا ہے تھے۔

نمونہ کے طور پر مثنوی''نہ سپہ''کے چنداشعار ملاحظہوں۔

طعنه زند روم و خراسان وختن کین زمین از وصف نیرزد بسخن

ابريل تا ستمبر بحامي

مست ازان گونه بخاطر نیتم کلک منش در صفت این پایه دید هم فلكش سازم، وهم خلد بري خوب چه مختاج بگلگونه گرال ارغنول از نغمه کند بانگ جرین

لیک چومن جادوی این نا صیتم کایزو بخشده گرم مایی دمد کش ز بلندی نگزارم بزمیں آنچه ستوده است شتایش چه درال ک پہ روں لیک ستودن ہنر آنجا کہ کس ۔ حکت و دانائی و بربان و بنر و آنچه که در بند ومعانیست دگر(۲)

د لی امیرخسر و کافقش ناطقہ تھی وہ اسے ایک شہر کی نہیں بلکہ ایک محبوب کی حیثیت سے دیکھتے تھے۔ دلی کی تعریف میں ان کے اشہب قلم کی روانی ملاحظہ ہو۔

'' دہلی جو ہمشیرہ آسان ہے اور روئے زمین پر بہشت بریں کا ایک ٹکڑا ہے۔اس کے بلند قصر آسان ہے با تیں کرتے ہیں اور سورج برسایہ ڈالتے ہیں اس کے بازار میں آ دمیوں کا اتنا ہجوم رہتاہے کہ مردم چیثم کوبھی دیکھنے والے کی آنکھ میں جگہنیں ملتی اس کے سرسبز میدانوں میں پھول کھل رہے ہیں اوراس کے چشمے چیکدار آنکھوں سے بھی زیادہ صاف اور روثن ہیں جن کا بہتا ہوایانی آب حیات کی طرح خوشگواراور نبات میں سے بہتے ہوئے دودھ کی طرح شیریں۔حوض سلطانی ایباروثن کہ معلوم ہوتا ہے جاندی کو یگلا کر پھر میں ڈال دیا ہے۔اس کے ماغات میں تماشا ئیوں کا ہجوم،جن میں سے ہرایک لالہ رخسار۔۔۔۔عوداورریاب کے نغمہ جواس کے باغوں میں بلندہوتے ہیںا لیے شیریں کہ درخت بھی مخمور ہوجا ئیں وہاں میر بے دن سرتماشے میں اور راتیں ایک محبوب کی صحبت میں بسر ہوتی تھیں۔''(۴) امیر خسر و کو ہندوستان کی آب وہوا بہت پیند تھی وہ یہاں کے یانی کوخراسان کے یانی سے بہتر گردانتے ہیں۔

امیرخسر و کھتے ہیں کہ وہ ہندوستان ہے اس لئے محت کرتے ہیں کیونکہ وہ یہاں پیدا ہوئے اوررسول خداعاتے۔ نے فرمایا ہے کہ' حب الوطن من الایمان''۔ شعر ملاحظہ ہو۔

وہ یہاں کی ہوا گرم ہونے کا سبب بتاتے ہوئے کہتے ہیں کہ آ فتاب کو یہاں سے عشق ہے جس وجہ سے یہاں کی آب وہوا

منصف دانند بتحسين كشدد گشت کمال و هنر من چو عیاں ہست عزینت چو دریں سحروری کش کنم از حجت خالی ز خطا مدی گر زند این طعنه مرا دو سبم باعث این کارشده

گرم ہےاتی باعث ساری دنیا کی آب وہوابھی گرم ہے۔

حاسد بر کینه بنفریں کشدش سودم از ال نبود و زینم نه زیال کز یئے ہندم بود ایں جلوہ گری به زعراقین و خراسان و خطا کزیئ ہند ایں ہمہ ترجیح چرا کال دو سب ججت گفتار شده

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰۶ء

بست مرا مولد و مادی و وطن حب وطن بست ز ایمال به یقیں گر وطنی بست ترا گوئی تو ہم بست چو را حج ز ہمہ ملک جہاں از پئے تاکید شد ایں بانگ و نوا ہال گرا کنوں روش سحر وفسوں (۴)

آنت کیے کیں زمیں از دورزمن ہست ہوت و ویں زرسول آمد کای زمرہ دیں حب وط من حد خود کردم ازیں روی علم گر وطنی دومش آل کیں زمیں از قطب زماں ہست ؟ گرچہ کہ ترجیح براجح نہ روا از پئے معذرت خود ہمہ دادم چو بروں ہال نگرا امیرخسروی نظر میں ہندوستان جنت سے کم نہیں ہےوہ کہتے ہیں۔

بر رون رين است بيشت بزمين حجبش اينک برخ صفح بين کشور بهند است بيشت بزمين

جحت ثابت چو درال نیست شکے مفت بگویم بررتی نہ کیے(۵)

امیر خسرونے دہلی کاذکر مفصل طور پر کیا ہے۔جس سے ان کی اس سرز مین سے محبت کا اندازہ ہوتا ہے۔وہ دہلی کو بغداد،مصر، خطا، خراسان، تبریز، ترند، بخارا،خوارزم وغیرہ پرتر جی دیتے ہیں۔ اپنی مثنوی '' نہ سپہ'' میں کھتے ہیں۔ فلک گفت ہر چہ از زمیں کشور آمد ازاں جملہ ہندوستان برتر آمد(۱)

ایک دلی ہی کیا ہندوستان کے مختلف مقامات سے ان کی محبت کے ثبوت ان کی تحریروں کے ذریعہ پیش کئے جا سکتے ہیں۔''اعجاز خسروی'' کی پانچوی جلد میں اپنے دوست تاج الدین زآمد کے نام خط میں اودھ کی آب وہوا، وہاں کی زمین کی زرخیزی اور وہاں کے باشندوں کے اخلاق وکر دار کی تعریف اس طرح کرتے ہیں۔

''اودھ شہر کیا ایک باغ ہے جہاں آ دمی خوشی اور اطمنان کے ساتھ بسر کرسکتا ہے۔ اس کی زمین دنیا کے لئے زینت ہے اور اس کے اطراف میں اسباب طرب جمع ہیں۔ دریائے سرجواس کے پاس سے گزرتا ہے جس کے دیکھنے سے ہی پیاسے کی پیاس بچھ جاتی ہے۔ خوشی کے سب لوازم بکثر ت موجود ہیں باغوں میں درختوں کی شاخیس، پھلوں کے بوجھ سے جھی جاتی ہیں۔انگور کھے ،انار، نارنگیاں اور بیس باغوں میں درختوں کی شاخیس، پھلوں کے بوجھ سے جھی جاتی ہیں۔انگور کھے ،انار، نارنگیاں اور بیسوں قتم کے پھل جن کے ہندوستانی نام ہیں۔ میٹھے اور ذا نقد دار مثلاً کیلے اور آم دماغ کوطراوت بخشتے ہیں۔۔۔۔مولسری ، چیپا اور جو ہی سے چمن بھر پور ہے۔ ان کے علاوہ کیٹر االیا کہ موسم بہار کا ایک خوش نما تحفہ معلوم ہوتے ہیں جیسے لالے پرچاندنی یاضح کے وقت گلاب پر قطر وَشنجم ۔ یہاں کے باشندہ سب کے سب مہمان نواز، خوش اخلاق ، نیک مزاح ، پسندیدہ اطوار، وفاشعار اور دریا دل ہیں (ے)۔''

مندرجہ بالاا قتباسات کے علاوہ امیر خسرو کی دیگر نگارشات بھی ہندوستان کی تعریف سے بھری پڑی ہیں۔ ہندوستان کی گل زمینی، یہاں کےموسموں کی گنشینی، یہاں کے باشندوں کی خندہ جینی اور یہاں کے بھلوں کی شیرینی کی تعریف جس انداز میں کی ہے اس سے ہندوستان سے ان کی والہانہ محبت کا اظہار ہوتا ہے۔ دبسيسد اپريل تا سمبر محالات

یہ حقیقت ہے کہ امیر خسر وجیسی جامع الکمالات اور محبّ وطن شخصیتیں صدیوں بعد ہی اپنے وجود سے اس زمین کورونق بخشی ہیں۔اگر میہ کہا جائے تو بیجانہ ہوگا کہ امیر خسر وجیسے محبّ وطن کے جذبات و خیالات اوران میں مضم ہندوستان کی محبت سے بھر پورتعلیمات اگر ایک طرف ہمارے دلوں کوگر مار ہی ہیں تو دوسری طرف ان کی تقلید سے ہم اب اپنے وطن عزیز کوتر تی کی راہ پر لے جانے کا مقدس فریضہ بھی انجام دے سکتے ہیں۔

آخر میں حسن اختتام کے طور پر معروف محقق اورادیب سیرسلمان ندوی کے ایک اقتباس کوفقل کیا جاتا ہے۔
''امیر خسرو نے ہندوستان کی خاک کو اپنی آنکھ کا سرمہ بنایا، وہ گونسلاً ترک تھے، مگر ان کا دل
ہندوستان کی مٹی سے بنا تھا، انھوں نے فارسی اور بھاشا کی آمیزش سے ہندوستان میں مسلمانوں کے
عہد میں ایک ٹی زبان اور نیا تمدنی ذوق پیدا کرنے کی کوشش کی اور سب سے پہلے اس ملی جلی زبان میں
شاعری کی بنیا در کھی اور موسیقی کی ایک ٹی لے ہندی اور ایرانی سے پیدا کی اور اپنی فارسی مثنوی'' نہ سپہ''
میں ایک مستقل باب ہندوستان کی خوبی پر لکھا ہے اور یہاں کے ملک کے باشندوں کے علم ، آرٹ اور
ہنرکی تعریف میں اپنی شاعری کا پوراجو ہر دکھایا ہے (۸)

### حواثي وتعليقات: \_

(۱) دیباچه هندوستان امیرخسر و کی نظرمین ص ۱،

(۲) مثنوی نه پیرص،

(۳)امیرخسرو،وحیدمرزاص ۵۸\_۵۵(انگریزی اڈیشن)،

(۴) مثنوی نه سیرص ۴۹ ۱۵۰۵

(۵) د متنوی نه سپهر '،امیر خسر و د بلوی ص ۱۵۱،

(۲) ہندوستان امیرخسر و کی نظر میں ،سیدصاح الدین عبدارحمٰن ص ۲۹،

(۷)امیرخسر و،وحیدمرزاص۷۲-۳۷،

(۸) نطبهٔ صدارت آل انڈیا ہشری کانگریس مدراس، دسمبر ۱۹۳۴ء۔

کتابیات:۔

Bipst Mission Press The Life and work of Amir Khusrau Calcutta 1935

Culcutta, 1337 A.H./1918 A.D.

دبسيد اړيل تا تتمبر کانک

ڈاکٹر ناہیدز ہرا پی آجی ڈی،شعبہ فارسی علی گڑھ سلم یو نیورسٹی علی گڑھ

# مرزا جلال اسیرشہرستانی کے دیوان کے چندا ہم خطی نسخے

چکیدہ:۔ مرزا جلال اسیر شہرستانی صفوی دور کا نامور شاعر ہے، اصفہان کے سادات فاندان سے تعلق رکھتا ہے۔ سبک ہندی میں شاعری کی اور طالب آ ملی اور صائب تبریزی کامعاصر ہے۔ مرز اجلال اسیر صاحب دیوان شاعر ہے اس کے کلام میں قصیدہ ،منثوی ،قطعات ،غزلیات و رباعیات ملتی ہے۔ وہ ایک پر گو شاعر ہے لہذا اس کا کلیات بہت ضخیم ہے۔ اسکے دیوان کے قلمی نیخ مولانا آزاد لائٹریری علی گڑھ ،فدا بیش لائٹری پڑنے ،رامپور رضالائٹریری رامپور وغیرہ میں موجود ہیں۔ کلیدی الفاظ :ااویں صدی ہجری فاری شاعری ،سبک ہندی مرز اجلال اسیر قلمی نیخ ،کتب فانے ہند۔

ااویں صدی کی مشہور ومعروف شعراء میں مرزا جلال اسیر شہرستانی کا شار ہوتا ہے۔ وہ ۲۹ اھ میں شہرستان میں متولد ہوئے۔ اس کے والدگرامی کا نام مرزا مومن تھا۔ اسیرا صفہان کے معزز سادات خاندان سے تعلق رکھتا تھا۔ اسی وجہ سے صفوی حکمرال اس کا بہت احترام کرتے تھے۔ اکثر تذکرہ نویسوں نے اس کی سال وفات ۲۹۹ اھ لکھا ہے۔ اور اس کی موت کا سبب مزید شراب خوری بتایا ہے۔

جیسا کہ سطور بالا میں مذکور ہے مرزا جلال اسیر سبک ہندی کا شاعر تھالہذا سبک ہندی کی تمام تر امتیازی خصوصیت اس کے کلام کا خاصہ ہیں۔مورخین اور تذکرہ نویسوں نے اس کو خیال بندی کا شاعر سلیم کیا ہے۔اس کے کلام میں تمثیل نگاری کے بھی اشعار نظر آتے ہیں حسب ذیل شعر سے شاعر کے کلام کی خصوصیات کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔

تاکی از عکس تو آئینہ گلستان گردد
سوی عاشق نظری تاہمہ تن جاں گردد

مرزا جلال استراگرچہ ہندوستان ہندوستان نہیں آیا تھاباو جوداس کے اس کا کلام ہندوستان میں مقبول رہا ہے یہی وجہ ہے کہ اس کے دیوان کے قلمی نسخے ہندوستان کی کم وہیش ہرکتب خانے میں دستیاب ہوتے ہیں۔راقم الحروف مرزا استرکے چندا ہم قلمی نسخے کی تفصیل حسب ذیل پیش کرتی ہے جو ہندوستان کی بڑی لائبر ری میں موجود ہیں۔مرزا استرکے تقریباً دس نسخے علی گڑھ مسلم یو نیورٹی کے کتب خانہ مولا نا آزاد میں موجود ہیں جس کی تفصیل حسب ذیل ہے۔ نسخداول: شارہ نسخے علی گڑھ سلم یو نیورٹی کے کتب خانہ مولا نا آزاد میں موجود ہیں جس کی تفصیل حسب ذیل ہے۔ اربل تا سمبر محامع

11

نستعليق

ای دانه بیج خیالت دل دا نا آغاز

سرحلقهٔ مستان رخت دیده بینا

تماشارا گریبان جاک دار دجام سرشارشی انجام

مگه راچشمه سیماب ساز دموج وخسارس

نسخهُ دوم

س كتابت ونام كاتب ١٣٩ه محرآرزو

ذ خيره حبيب گنج 42 /47 شارەنسخە

تعدا داوراق

سطور

نستعلق خط

ای گلشن از بهارجلال توسینه ها آغاز

برگ گل از سواد خیالت سفینه ها

صیدی جست صیادزاول سخت تر گیرد انجام

شاره نسخه، فارسیه انظم، تعدا داوراق، ۱۸۳ میں نسخهسوم

شاره نسخه، ذخیره شاه منیرعالم، ۲۰ ۸ اف تعدا داوراق ۵۴ بین نسخه چہارم

شاره نسخه، ذخيره سجان الله اا۵۵ ء ۹۸ تعدا داوراق ۳۱۳ بي

نسخة بنجم نسخة شقم نسخة مشتم نسخة شتم نسخة نبم شاره نسخه، ذخيره عبدالسلام ۸۴۸/۸۵ ف• انظم تعداداوراق ۳۲۱ ميں۔

شاره نسخه، ذخيره احسن ۱۱/۱۱ ۵۵ ء ۹۹ متعدا داوراق ۳۹۰ بين

شاره نسخه، ف ادب ۱۲۵ تعدا داوراق ۲۷ بین \_

شاره نسخه، یو نیورشی ۱۲۵ فارسیدا نظم تعدا دا وراق ۲۳ بین \_

نسخدوهم شاره نسخه، فارسیه انظم ۲۲ تعدا داورات ۸۱۳ بین \_

مولانا آزاد لائبربری کی طرح ہی خدا بخش میں بھی اس کے تقریبا ۵نسخه دستیاب ہوتے ہیں۔جن کی تفصیل

حسب ذیل ہے۔

نسخهاول شار ونسخه HLarz

تعداداوراق ۳1+

ابريل تا عمر ڪاناءِ

سطور : ∠ا

خط : نستعیق

س كتابت ونام كاتب : ٢٥٠١ هدوكاتب غلام محمد

آغاز السيح خيالت ول دانا

سرحلقه مستان رخت ديده بينا

انجام خورشید کله گوشه دستارکسی

: گلشن چن سایید بوارر کسی

نسخه دوم شاره نسخه : HL۵۳۷ :

تعداداوراق : ۳۸۸

سطور : 10

سال کتابت : ۱۹۹۹ :

آغاز : ای گلشن از بهار جلال توسیدها

برگ گل از طراوت نامت سفینه ها

انجام : خورشیدگل گوشه دستار کسی

گلشن چمن سایید بوار رکسی

نسخ سوم : ۲۳۷۷ متادادراق ۲۸۲۲ میل

نسخه چهارم : HLmatt تعداداوراق ٢٢ مين

نسخة بنجم : اع،7ACC۵۲ بتعداداوراق ۷۶ بیل

را مپور رضا لائبر ریمی میں بھی مرز ااسیر کے دیوان کے ۲ نسخہ دستیاب ہوئے ہیں اس کی تفصیل حسب ذیل

-4

نسخداول شاره نسخه

تعداداوراق : ۳۰۰۳

س کتابت : ۱۰۸۲ ه

آغاز : اى دانة سيج خيالت دل دانا

سرحلقهٔ مستان رخت دیدهٔ بینا

انجام : من دانم وجرم سجد هٔ رحمت او

ناصح از جان میں چہی خواہی تو

اربل تا سمبر كالماء

شاره نسخه، ا ۱۳۸۷ تعدا داوراق ۱۹۲۷ سن کتابت ۹۲۰اه

شاره نسخه ۲۲ ۳۴۷ تعدا داوراق ۲۰۵ س کتابت ۲ کااه

شاره نسخه،۳۷۷ تعدا داوراق۳۳اس کتابت ۱۲۲۵ ه

ستریم چهارم نسخهٔ چهارم نسخهٔ پنجم نسخهٔ شاره نسخه، ۴ ۲۲۵ تعداد ۲۰۱۱ ن کتابت ۱۲۲۵ ه

شاره نسخه، ۳۴۷۵ تعدا داوراق ۱۸ر ۳۰ اس کتابت ۲۲۷ ه

نہ کورہ بالاخطی نسخوں کے علاوہ مرزا جلال اسیر کے دیوان کے خطی نسخے ہندوستان کی دیگر کتب خانوں میں بھی دستیاب ہوتے ہیں راقم الحروف فقط مٰدکورہ خطی شخوں پر اکتفا کرتی ہے جو ہندوستان کی بڑی کتب خانوں میں دستیاب ہوئے ہیں۔

### كتابيات

ذي الله صفاحة اريخ ادبيات ايران ج٥

۲- علامة بل نعمانی شعرالحجم
 ۳- میرغلام آزاد بلگرامی - سرو آزاد

، معلى قلى خال والبداغسة انى \_رياض الشعراء

محدقدرت الله گوياموي \_نتائج الافكار

نسخطی دیوان مرزا جلال اسیرمولانا آزادلائبریری علی گڑھ

اربل تا ستمبر بحامية

ڈاکٹرعبداللدامتیاز اسشنٹ پروفیسر، شعبہار دو

ممیر ممبری ورسی ممبری

## اردوزبان وادب برفارس کے اثرات: دکنی ادب کے تناظر میں

چکیدہ: دنیا کی دوسری مخلوط زبانوں کی طرح ار دومیں بھی مختلف زبانوں کے انفاظ بائے جاتے ہیں۔ جو ز بانیں مخلوط نہیں ہیں ان کا خرانہ بھی د وسری زبانوں کے انفاظ سے خالی نہیں ہوتا،مگر اس حقیقت کو مالکل تظر انداز نہیں بھاجاسکتا کدار دونے فاری زبان کے اثرات سب سے زبادہ قبول کیے۔ فاری زبان نے سب سے پہلے عربی زبان سے استفاد ہ کر بچے اپنے ذخیر ہوافعا ظر کو بڑھایا۔ ایک طرف جبال ار دونے خود اس زبان سے پیشتر الفاظ قبول کیے وہیں دوسری طرف اس کے راستے سے کچے ترکی اور عربی الفاظ بھی ار دومیں داخل ہوئے۔ دنیا کی کوئی بھی میزمستقل کسی ایک عالت پر قائم نہیں رہتی ،فطری طور سے صرف تغیرات کو ہی شبات حاصل ہے ۔قوموں کی طرح زبانیں بھی تغیر و تبدل کے مر طلے سے دو جار ہوتی رہتی ہیں۔ کلیدی الفاظ: زبان، فارسی،ار دو، دکنی، تهذیب،تاریخ

ار دوزبان کاارتقائی سفرصرف اس میں ہونے والی صوتی ،صرفی ،خوی اور معنوی تبدیلیوں کی نشاند ہی نہیں کرتا بلکہ اس کے تاریخی وثقافتی اثرات کی داستان بھی بیان کرتا ہے جس نے اس کے خط وخال میں نمایاں تبدیلی پیدا کرنے میں اہم کر دارا دا کیا۔ زبانوں میں تغیرات کا بھمل اس قدر پیچیدہ ہوتا ہے کہ ان کے بنیا دی عوامل تک رسائی ایک مشکل کام ہے۔ مجموعی طور پر جب ہم تاریخ وتہذیب کا مطالعہ کرتے ہیں تواس بات کا انکشاف ہوتا ہے کہ ایک قوم کی تہذیب دوسری قوم کی تہذیب وتدن اور تاریخ کے باہمی ربط کا نتیجہ ہوتی ہے جس کی وجہ ہے تمام قومیں ایک دوسرے سے رابطہ رکھنے کے لیے مجبور ہوتی ہیں۔ ساسی،ساجی تہذیبی، مذہبی، تحارتی اور معاشی ضروریات کے علاوہ حاکموں کی ملک گیری کی ہویں اور مسابقت کا فطری جذبہ وغیرہ وہ عوامل ہیں جس کی بنیادیرا یک قوم دوسری قوم کے قریب آتی ہے، دونوں قوموں کے درمیان لین دین کاسلسلہ چلتار ہتا ہے،اس طرح دونوں قومیں مختلف سطحوں برایک دوسرے براثرانداز ہوتی رہتی ہیں۔رفتہ رفتہ ہیہ سلسلەز بانوں کوبھى اپنى زدمىں لے ليتا ہے جہال ايك تہذيب دوسرى تہذيب ميں جذب ہوجاتى ہے، پھران دونوں كى نئى تہذیبی آمیزش سے ایک نئی تہذیب منظر عام پر آتی ہے۔ اسی طرح قوموں کی زبانیں بھی ایک دوسرے سے دورنہیں رہ سکتیں اور خلط ملط ہوجاتی ہیں،ان کے نفظی خز انوں میں بیرونی الفاظ کا اضافہ ایک ناگزیمل ہے۔

مٰدکورہ بالا امور کی روشنی میں جب ہم تاریخ ہند پرنظر ثانی کرتے ہیں تو یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ایران اور

دبسید اریل تا سمبر کاناء

ہندوستان کے قدیم تہذیبی و ثقافتی تعلقات بہت پہلے قائم ہو پچکے تھے جس کا اندازہ ہندوستان میں آریوں کی آمد سے لگایا جہار ایوں کی بندوستان میں آریوں کی بندوستان میں آریوں کی بندوستان میں آریوں کی بندو پر آجوں کی بندو پر آجوں کی بندو پر آجوں و بار سے ہم بخو بی واقف ہیں، آریوں کی قدیم ہتی وسلی ایشی میں آباد کی بندو پر آجوں ہونا پڑا، ہجرت کے دوران ان کا قافلہ دو حصوں میں منظم ہو گیا جہاں سے ایک قافلہ یوروپ کی طرف روانہ ہوا جو کہ'' ہندیورو پی آری'' کہلا یا جب کہ دوسرا قافلہ ایران کی طرف روانہ ہوا جنسی' نہند ایرانی آری'' کہلا یا جب کہ دوسرا قافلہ ایران کی طرف روانہ ہوا جنسی' نہند ایرانی آری'' کہا گیا، مگر ایران میں ایک مدت تک قیام کے بعد آریہ بجرت کر کے دفتہ رفتہ مختلف قافلوں کی شکل میں درہ میں ''اوستا'' زبان ہو لئے ہوئے داخل ہوئے اور یہاں انھوں نے مختلف مقامات پر اپنی بستیاں قائم کیں ۔ آریہ ہندوستان میں دوزبا نمیں رائج تھیں جس میں شکرت اور پر اکر ت ورن کی آمد کے وقت ہندوستان میں دوزبا نمیں رائج تھیں دوشہور مذہبی پیشوا مہاو برجین اور گوتم بدھ نے اپنے مذہب کی تبلیخ واشاعت کے لیے پر اکرت زبان میں استخاب کیا جس سے اس زبان کو بہت فروغ حاصل ہوا۔ پر اکرت زبان کی ادبی شکل کو'' پائی'' کہا جاتا ہے مگر بعد میں پر اکرت زبان کی مختلف شکلیں منظر عام پر آئیں جس پر علاقائی اثر واضح طور سے دیکھا جاسکتا ہے۔ پر اکرت زبان سے میکر بعد میں اپ چرز بان بولی گئی اسے 'مگر بعد میں اپ چرز با نمیں گئیں ۔ بہر کئی ۔ اب بھر ش سے مندرجہ ذیل یا چی کہا پالی اور پر اکرت کی گڑی ہوئی شکل ہے 'مگر بعد میں اپ چرز بان بھر گئی ۔ اب بھر ش سے مندرجہ ذیل یا چی کہا بیا اور پر اکرت کی گڑی ہوئی شکل ہے 'مگر بعد میں اپ چرز بان بھر گئی۔ اب بھر ش سے مندرجہ ذیل یا چی کہا ہا اور پر اکرت کی گڑی ہوئی شکل ہے 'مگر بعد میں اپ چرز بان بھر ش سے مندرجہ ذیل یا چی کہا ہی اور بیا کہا گیا ہوئی شکل کو' بیان کئی گئی اسے 'گئی ۔ اب بھر ش سے مندرجہ ذیل یا چی کی کیا تھائی اور پر اکرت کی گئی کی ہوئی شکل ہے گئی ہوئی شکل ہے گئی ہوئی شکل ہے مگر بعد میں اپ پھر ش سے مندرجہ ذیل یا چی کئی دیا تھائی گئی دی ہوئی شکل ہوئی شکل ہے گئی ہوئی شکل ہے ' کہ کر بعد میں اپ کر کی ہوئی شکل ہوئی شکل ہے گئی ہوئی شکل ہوئی شکل ہے گئی ہوئی شکل ہوئی شکل ہوئی سے کر سے میں کر بعد میں اپنے کو کے اسے میر کر بعد میں اپر ک

ا ـ كورى بولى ٢ ـ راجستهانى ٣ ـ پنجابى ٢ ـ گيراتى ٥ ـ بهارى

بعد میں ہندوستان میں مسلمانوں کی آمد کے بعد عربی اور فارسی زبانوں کے امتزاج سے ''اردو'' کی پیدائش ہوئی۔
اردواسب کے بیشتر ماہرلسانیات نے کھڑی بولی کوہی اردواور ہندی دونوں زبانوں کی ماں ہے۔ دونوں زبانوں کے درمیان کی جمایت کرتے ہوئے کہتے ہیں'' کھڑی بولی ،اردواور ہندی دونوں زبانوں کی ماں ہے۔ دونوں زبانوں کے درمیان فرق صرف اتنا ہے کہ کھڑی بولی میں جہاں عربی اور فارسی کے الفاظ زیادہ پائے جاتے ہیں اور اسے عربی رہم الخط میں کھا گیا اسے 'اردو' کا نام دیا گیا، جب کہ دوسری طرف کھڑی بولی میں جہاں سنسکرت زبان کے الفاظ زیادہ شامل ہیں اور اسے دیونا گری رسم الخط میں کھا گیا، اس طرح دونوں زبانوں کا بنیادی ماخذ ایک ہی دیونا گری رسم الخط میں کھا گیا اسے ''ہندی'' کے نام سے موسوم کیا گیا، اس طرح دونوں زبانوں کا بنیادی ماخذ ایک ہی ہے ۔'' گاندھی جی کے اس نظر ہے سے یہ بات پایئے ثبوت کو پیچتی ہے کہ اردوکی پیدائش اور اس کے نشو ونما میں فارسی زبان کواردو نبان خواردو کی بیدائش دورد در تک نظر آتی ہے اور فارسی زبان کواردو کے وجود میں آنے کا ایک اہم محرک تعلیم کیا جاسکتا ہے۔ اردوز بان کے اس تاریخی ولسانی جائزے کے بعد یہ بات وثوق سے کہی جاسکتی ہے کہ اردوز بان وادر سے اور فارسی نوارسی نے دوررس اوردیر پااثر ات مرتب کیے۔

یہ بھی ایک مسلم حقیقت ہے کہ جن علاقوں میں اردو کی نشو ونما ہوئی اس علاقے میں مختلف قسم کی بولیاں اور لہجے رائج شجے اور اردو نے فارس کے ساتھ ان کا اثر بھی قبول کیا، جس کو ہم'' داخلی اثر ات'' کہہ سکتے ہیں۔ اردوزبان نے نہ صرف داخلی اثر ات قبول کیے بلکہ دنیا کی دوا ہم زبانوں کے زیراثر رہی لیعنی فارسی اورانگریزی۔ اردوزبان کوشروع سے ہی فارسی ابریل تا سمبر کاناء

زبان کی سرپرتی حاصل رہی۔ دوسری طرف ایران کے قدیم تہذیبی و ثقافتی روابط بھی اردواور فارسی کے ادبی ولسانی رشتے کے لحاظ سے بہت اہمیت کے حامل ہیں۔ اس ملک کی تاریخ اور تہذیب و تدن نے دونوں زبانوں پر غیر معمولی اثرات مرتب کیے۔ تاریخی ادوار کے بادشاہ ، پہلوان ، فدہبی رہنما، فدہبی تہوار اور دوسرے رسم ورواج اردوادب کے اہم موضوعات میں شامل ہیں۔ رستم وسہراب، خسر و پرویز، شیرین فرہاداورافراسیاب وغیرہ کے نام سے اردوادب کا ہرطالب علم بخوبی واقف ہے جہاں تک فارسی تامیسیات کا سوال ہے اردوادب کے اہم جزومیں شامل ہیں، اردواور فارسی کے ادبی و لسانی رشتے کے نقط ُ نظر سے دونوں زبانوں کے درج ذیل محرکات کی کارفر مائی دوردورتک نظر آتی ہے۔ جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے یو فیسر نذیراحمہ نے درج ذیل چھے اہم محرکات بیان کیے ہیں:

ا۔ اردوادب فارس ادب کا چربہہے۔

۲۔ اردوادب کا ہر بڑا شاعروادیب اصلاً فارسی کا شاعرتھا۔ تمیر، سودا، درد، غالب، اورا قبال وغیرہ نے فارسی میں اتنا کھا ہے جتنا اردومیں ۔ غالب اردوکو'' بے رنگ من' کہہ کر فارسی کے''نقش ہائے رنگ رنگ' پر بڑا فخر کیا ہے۔ مگراسی اردوزبان پران کی ساری شہرت کی بنیاد ہے۔ اقبال نے آخری دور میں اردوکو چھوڑ کر فارسی میں کہنا شروع کردیا تھا۔ ایسے شاعروں کے لیے فارس کی روایت سے بے تعلق ہوجانا بہت مشکل تھا۔

سے شاہ نامے اور دوسری رزمید داستانوں کے ترجموں نے ایرانی اثر ات اردومیں عام کیے۔

۱۸۔ اردو میں ایرانی اثرات کی سب سے زیادہ نمائندگی طویل داستانوں سے ہوتی ہے۔ ان داستانوں کی بنیاد قدیم ایرانی قصوں پر ہے۔ ''داستان طلسم ہوش ربا'' اور'' قصہ امیر حمزہ'' میں ایران کی قدیم تاریخ پس منظر کا کام دیتی ہے۔ اساطیر می دور کے بعض بادشاہ اہراسپ ، تہماسپ ، گرشاپ ، افراسیاب ، جمشید ، ایرج اور تورج وغیرہ اور تاریخی دور کے چند بادشاہ اور دوسر سے افراد نوشیر واں ، شاپور وغیرہ ان کے مختلف کردار ہیں یہ قصے باوجود اس کے کہ اول فارس میں لکھے گئے لیکن اس میں اتنا تغیر و تبدل ہوا کہ اب وہ اردو کے رگ وریشے میں سرایت کر چکے ہیں اور اردوا دب ان پر بجاطور پر فنح کیکن اس میں اتنا تغیر و تبدل ہوا کہ اب وہ اردو کے رگ وریشے میں سرایت کر چکے ہیں اور اردوا دب ان پر بجاطور پر فنح کرسکتا ہے۔ ان قصوں کے بعض اجزا کہلی بار اردو میں ہی تحریم ہوئے اور اب اس میں کسی قسم کا کلام نہیں کہ ' داستان امیر حزہ' و ' دوسرا اہم قصہ '' بوستان خیال'' ہے جو امیر حمزہ کی داستان کا جواب معلوم ہوتا ہے اس میں قدیم ایرانی اثر ات کے وم میر شر میں فر باداور خسر و کے افسانوی رنگ کے واقعات کی شکل میں نمایاں ہیں۔ کیومر ش ، جشید ، ذر دشت ، شیر بی فر ہاداور خسر و کے افسانوی رنگ کے واقعات کی شکل میں نمایاں ہیں۔

۵۔ بعض ایرانی عشقیہ داستانیں اردو میں منتقل ہوئیں اور رفتہ رفتہ وہ اتنی مقبول ہوئیں کہ بچے بچے کی زبان پرآ گئیں مثلًا''شیریں فرہاد'' کا قصداتنا عام ہوگیا کہ تھیٹر کمپنیوں نے اس کو بار باراسٹیج کیا۔

۲ - اس ڈرامائی قصے کےعلا وہ عشقیہ داستانیں بھی نظرانداز نہیں کی جاسکتیں جوار دونظم یا تو بعینہ منتقل ہو گئیں یا تھوڑی سی تبدیلی سے انھوں نے اردو کا جامہ پہنا - بہرام گور کا کا قصہ فارسی مثنویوں کا اہم موضوع رہا ہے - قدیم اردوشاعری نے اس کواپنی جولان گاہ قرار دیااس سلسلے میں تین مثنویاں خصوصیت سے قابل ذکر ہیں - دبيد ايريل تا تمبر المائي

۲۔ ملک خوشنود نے بہرام کی داستان کے لیے امیر خسر و (م: ۲۰ سے کی مثنوی'' ہشت بہشت'' کا انتخاب کیا۔ ملک نے ۱۰۵۲ھ میں بیجا بور ہی میں اسے اردومیں منتقل کیا۔

۳-۱۸۰۱ ه میں طبعی نے نظامی گنجوی (م:۲۰۱ه) کی مثنوی'' ہفت پیکر'' کا ترجمہ'' بہرام وگل اندام'' کے نام سے کیا۔غرض انھیں وجوہ کی بنا پرقدیم ایرانی عناصرار دومیں داخل ہوکرخو داس زبان کےرگ و پوست ہوگئے۔''
(بروفیسرنذ براحمد۔مقالات نذیر۔مرتبہ:ظفراحمد لقی صفحہ اا۔۲۱۰)

اس طویل اقتباس کو پیش کرنے کا مقصد بیتھا کہ اردو پر فارس کے ابتدائی نقوش کی وضاحت ہوسکے اور دکنی ادب پر ایرانی اثر ات کس طرح حاوی ہورہے تھاس کا اندازہ لگایا جاسکے ۔اردوزبان کے آغاز وارتقا اور اردو پر فارس کے ابتدائی نقوش اور اس کے جائزے کے بعد دکنی ادب کی طرف رجوع کیا جائے تا کہ موضوع کی مزید وضاحت ہوسکے۔

بهمنی سلطنت کے زوال کے بعد دکن میں مندرجہ ذیل پانچ خود مختار حکومتیں قائم ہوئیں:

۵\_گولکنڈ ہ ۴\_ بیجا بور ۳-احدنگر ا د بی نقطۂ نظر سے آخرالذ کر دونوں خو دمختار حکومتیں بہت اہمیت کی حامل ہیں۔ان حکومتوں نے اردو کے فروغ میں نمایاں کردارادا کیا۔اد بی، تہذیبی وثقافتی لحاظ سے مٰدکورہ بالا دونوں حکومتوں کو دکن کی دوسری حکومتوں برفوقیت حاصل ہے۔ بیجا پوراور گولکنڈہ کے بادشاہ علم وادب اور فنون لطیفہ وغیرہ کے بڑے قدر دان تھے۔ بیجا پورکی عادل شاہی حکومت اور گوککنڈ ہ کی قطب شاہی حکومت ک<sup>و</sup>ملمی واد بی اعتبار سے مرکز ی حیثیت حاصل تھی۔انھیں حکومتوں کی زیرسر برستی اردو دن دونی رات چوگنی ترقی کررہی تھی کیوں کہ دونوں حکومتوں کے باد ثناہوں کوشع وادب سے گہراشغف تھا جو کہ بذات خوداعلا یا بہ کے شاعرا در علم وادب کے قدر دان تھے، جس کی وجہ ہے دکن میں شعروشاعری کا خوب چرچار ہا۔ اس دور کے ادباوشعرا کوان بادشاہوں کی سریرستی حاصل رہی، جنھوں نے شعراوا دبا کی حوصلہ افزائی کے لیے نھیں انعام واکرام سے نواز ااور د کن کے کئی شعرا کو'' ملک الشعرا'' کا خطاب بھی عطا کیا۔اس طرح یا دشاہوں کی ذاتی دل چیپی کی وجہ سے دکن میں اردو ادب تیز رفباری سے ترقی کرتے ہوئے عروج پر پہنچ گیا۔لیکن ایک بات جو یہاں قابل غورہے وہ بیہے کہ فارس بھی دکنی زبان کے ساتھ اپناسفر طے کرتی رہی۔ دکن میں اردوزبان وادب کی ترقی کا ایک اہم سبب پیتھا کہ یہاں کے بادشاہ شیعہ مسلک سے تعلق رکھتے تھے جس کی وجہ سے انھیں ایران کے بادشاہ سے فطری عقیدت تھی۔ یہ بھی ایک مسلم حقیقت ہے کہ دکن کے بیشتر بادشا ہوں نے دلی کے بادشاہ کو بھی اپنا بادشاہ تسلیم نہیں کیا جس کی وجہ سے دلی کے تخت پر بیٹھنے والے بادشاہ ہوں کے لیے دکن ہمیشہ ایک اہم مسکلہ بنار ہا۔ دلی کے بادشاہ دکن کو فتح کرنے اور اسے اپنی حکومت میں شامل کرنے کے لے مسلسل جدوجہد کرتے رہے جس میں وہ بھی کا میاب ہوئے تو بھی نا کام مگرید جدوجہد مغلیہ سلطنت کے آخری وقت تک جاری رہی، کیکن دکن کے بادشاہ ایران کے بادشاہ کی پیروی کرتے رہےجس کی وجہ سے ایرانی تہذیب وتدن کے ۔

واضح نقوش دکن کی حکومتوں پر دیکھے جاسکتے ہیں، مگرتمام باتوں سے قطع نظریہاں صرف دکنی ادب کے حوالے سے اردواور فارس کے ادبی ولسانی رشتے کو سیجھنے کی سعی کی گئی ہے۔

اردوزبان وادب کے فروغ میں دکن کے باوشاہوں، ادباوشعراکی خدمات کو بھی فراموث نہیں کیا جاسکتا کیوں کہ اردو میں رائج بیشتر اصناف انھیں کی کوششوں اور کا وشوں کا نتیجہ ہیں جن کے توسط سے فارس زبان وادب کی مختلف اصناف اردو میں داخل ہو ئیں اور جنھوں نے اردو کو فارس ادب کی اصناف سے روشناس کرانے میں اہم کر دار ادا کیا، جن میں مغزی، مثنوی، قصیدہ اور دیگر شعری و نثری اصناف و غیرہ شامل ہیں۔ان اصناف پر فارس ادب کا گہرااثر دکھائی دیتا ہے، جس کی نشاندہ ہی اس مفعمون کے وصف خاص میں شامل ہے۔ فارسی زبان میں رائج بیشتر قصاور کہانیاں معمولی سے ردو بدل کے ساتھ اردومثنو یوں اور داستانوں میں پیش کی گئی ہیں۔ دکنی مثنو یوں پر فارسی زبان کی کار فرمائی دور دور تک نظر آتی ہے کے ساتھ اردومثنو یوں اور داستانوں میں پیش کی گئی ہیں۔ دکنی مثنو یوں پر فارسی زبان کی کار فرمائی دور دور تک نظر آتی ہے کہ کا اندازہ دکنی ادب میں گئی مثنو یوں سے لگایا جاسکتا ہے۔اردو کی کہلی مثنوی فخر الدین نظامی کی'' کدم راؤ پرم راؤ'' میں کا اندازہ دکنی اور سے مثنوی کی بحر رنعول سے مفول فعول کی بحر پر فعی فارسی فعول فعول کی اور ان کے ملفو طات وغیرہ پر بھی فارسی فعول فعول کی کا مور ان کے ملفو طات وغیرہ پر بھی فارسی فعول فعول ضع طور سے تلاش کئے جاسکتے ہیں۔اس سلسلے میں عادل شاہی دور کے متعلق یہ بات وثوق سے کہی جاسکتی ہیں۔اس سلسلے میں عادل شاہی دور کے متعلق یہ بات وثوق سے کہی جاسکتی ہیں۔اس کے مالکل خلاف خلف تھے۔ابراہیم عادل شاہ نے ایرانی اثر ات کو کم کرنا چاہا تو دفتر کی زبان فارسی کے بجائے ہیں دریا گئی ماری کی دربار کی زبان فارسی کے بوائل خلاف نے دربار کی زبان کی جرب نے ایرانی کی کردی۔

ابراہیم عادل شاہ ثانی کے دور میں ابرانی اثرات بھی موجود تھے، فاری شعرا بھی اور فاری کی بیش قیمت تخلیقات بھی موجود تھے، فاری شعرا بھی اور فاری کی بیش قیمت تخلیقات بھی کھی گئیں۔ابراہیم شاہ ثانی کا دور فاری ادب کی ترویج وترقی کے اعتبار سے غیر معمولی اہمیت کا حامل ہے۔مجمد عادل شاہ کے دور میں بہت سے فاری شعرااس کے دربار سے منسلک تھے جوشعر وشاعری پراپناز ورصرف کرر ہے تھے۔اس دور میں بیجا پور فاری اور دکنی شاعری کا مرکز تھا۔فاری ادب کا اعلا پاید کانٹار ظہورتی،ابراہیم عادل شاہ ثانی ہی کے متوسلین میں تھا۔

یوسف عادل شاہ کوتر کی اور فاری سے گہرا شغف تھا اور فاری زبان میں شاعری بھی کرتا تھا۔غرض کہ متعدد وجوہ کی بنا پر بیجا پور میں اردو بہت تیزی کے ساتھ ترتی کی راہ برگا مزن تھی۔

عادل شاہی دور کی ایک اہم مثنوی''نوسر ہار'' ہے جو ۱۹۲۸ء میں تصنیف ہوئی۔ اس مثنوی میں کر بلا کے واقعہ کوایک نے رنگ میں پیش کیا گیا۔ اس مثنوی کی ایک اہم مثنوی کی ایک اہم مثنوی کی ایک اہم خصوصیت ہے ہے کہ اس میں فارسی میں رائج فقر ہے ، محاور ہے ، حروف اور جملے وغیرہ کافی تعداد میں موجود ہیں۔ فارسی حروف اضافت ، حروف عطف اور فقروں کی بندش نے مثنوی کے حسن کو دوبالا کردیا ہے۔''نوسر ہار'' میں فارسی حروف جارا یسے موقعوں پر استعمال ہوئے ہیں جو آج مستعمل نہیں ہیں۔ شاہ میرال جی سنس العثاق کا شار بھی دکن کے صوفی شاعروں میں ہوتا ہے۔ ان کی مشہور تصانیف میں ، خوش نامہ ، خوش نفز ، شہاد ق الحقیقت ، مغز مرغوب اور رسالہ بیج صفات وغیرہ کا نام قابل ذکر ہے۔ آپ کی تخلیقات پر بھی فارسی کا اثر جاری وساری ہے۔

انھوں نے بعض فارسی مثنویوں کی شرح بھی کھی ہے اور بعض فارسی الفاظ جو بگڑی ہوئی شکل میں عوام میں رائج تھاس کواپی شاعری میں استعال کیا ہے، فارسی واوعطف اور فارسی کے متحرک اور ساکن حروف کواپی شاعری میں پیش کیا ہے۔ بر ہان الدین جاتم آپ کے فرزند تھے۔ جاتم کی گئ تصانیف دستیاب ہوئی ہیں جس پر فارسی زبان کے اثر ات کی نشاندہ ہی کی جاسکتی ہے۔ جاتم کی تصانیف میں ارشاد نامہ، 'سکھ سہیلا'، وصیت الہادی'، 'منعت الا بمان' اور' بشارت الذکر' وغیرہ شامل ہیں۔ ان تخلیقات میں فارسی الفاظ جا بجا بکھرے بڑے ہیں۔ ان کی تصانیف کی بیاہم خصوصیت ہے کہ ان کی تحریروں میں فارسی اور دکنی الفاظ اس طرح مل گئے ہیں کہ اس میں عجیب سالطف پیدا ہوگیا ہے۔ انھوں نے کہیں کہیں پورا جملہ تو کہیں صرف فارسی الفاظ اور حروف استعال کیے ہیں کہ اس میں عجیب سالطف بیدا ہوگیا ہے۔ انھوں آخری کے چند صفحات فارسی زبان میں لکھے گئے ہیں۔ فارسی لاحقے اور سابقے کا استعال کثرت سے ماتا ہے۔

ابراہیم عادل شاہ ثانی کی شہرت کا سبب اس کی تصنیف''نورس' ہے جو کون موسیقی سے تعلق رکھتی ہے، وہ فارس زبان پر قدرت رکھتا تھا، جس کی وجہ سے''نورس' میں بھی جا بجا فارس الفاظ ملتے ہیں۔ اس کی کتاب کا دیبا چہ شہور فارس نئر ظہور کی اور ملک فئی دونوں نے فارس زبان میں لکھا ہے۔ دکن کے بیشتر شعرانے فارس عروض اور نظموں میں فارس اور ان کو فظروں کو کو فظر دکھا ہے گر''نورس' اس سے عاری ہے۔ اشعار میں عربی فارس الفاظ کا استعال ملتا ہے گر شنسکرت زبان کے فقروں کو مربی فارس الفاظ کا استعال ملتا ہے گر شنسکرت زبان کے فقروں کو ترجے دی گئی ہے۔ اس دور میں مقتبی نے دواہم مثنویاں تخلیق کیں جس میں'' چندر بدن و مہیا ر' اور'' سومہار کی کہانی'' شامل ہیں۔ یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ متذکرہ مثنوی ایک فارس قصے پر شتمل ہے جسے فواضی نے اپنی مثنوی ''سیف الملوک و بدیج الجمال' میں پیش کیا تھا جو کہ فارس قصے '' الف لیا '' سے ماخوذ ہے گر مقبی نے یہاں براہ راست فارس قصے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس دور میں فارس قصے اور و برے بالزاست۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس دور میں فارس قصے اور فارس کے بیان براہ راست فارس کے بیان براہ راست کا بھی علم ہوتا ہے کہ فارس نے مقبول کی ایک بران ور میں فارس کے بیان کے ایک بی قصے کو ختلف شعرانے اپنی مثنوی میں ختلف انداز میں پیش کیا ہے۔

دکنی اوب کامشہور شاعر نفرتی ، علی عادل شاہ کا درباری شاعر تھا جسے علی عادل شاہ نے ملک الشعرا کے خطاب سے نواز ا ،اس کی تین اہم مثنویاں 'گلش عشق' ، علی نامہ' اور 'تاریخ اسکندری' ہیں۔اس نے بھی اپنی مثنوی گلش عشق میں فارسی اور ادرو کی دیگر مثنویوں کی طرح دیو، پریوں اور سحر وطلسمات کا ذکر کیا ہے۔ نفرتی کی بیمثنوی ایران کی کلا سکی مثنویوں کی طرز پر کسی گئی ہے اور اس نے فارسی مثنویوں کے معیار کوسا منے رکھ کراپنی بیمثنوی تخلیق کی غواصی بھی دکنی ادب کا مشہور شاعر گزرا ہے جس نے اپنی مثنوی 'سیف الملوک و بدلیج الجمال' سے شہرت حاصل کی۔اس مثنوی میں اس نے محمد بن سبا تک اور تا جرحسن کی عشقید استان بیان کی ہے جو کہ ایک فارسی قصے 'الف لیلی'' کے ۵۵ سے ۵۵ کے ویں رات کے قصے پر مشتمل ہے۔ فارسی کے اس قصے کو فواضی نے اپنی المثنوی 'نے بھالی پر کی ادب میں ہوتا فارسی رنگ و آ ہنگ بھر نے کا ربحان پیدا کیا۔ابن نشاطی کی مثنوی '' بھول بن' کا شار دکن کے اعلا پایہ کی مثنویوں میں ہوتا فارسی رنگ و آ ہنگ بھر نے کا ربحان پیدا کیا۔ابن نشاطی کی مثنوی '' بھول بن' کا شار دکن کے اعلا پایہ کی مثنویوں میں نشاطی نے بی مثنوی بھی فارسی مثنوی '' بسا تین الائس' سے ماخوذ ہے مگر اس کو ترجمہ یا تلخیص نہیں کہہ سکتے۔اس میں نشاطی نے نہیں ہوتا ہے۔ یہ مثنوی بھی فارسی مثنوی '' بسا تین الائس' سے ماخوذ ہے مگر اس کو ترجمہ یا تلخیص نہیں کہہ سکتے۔اس میں نشاطی نے درسے میں نشاطی کی مثنوی ' بسالی کا میں کو تو جمہ یا تلخیص نہیں کہہ سکتے۔اس میں نشاطی نے درسے میں نشاطی کے درسے میں نشاطی کو درسے میں نشاطی کے درسے میں نشاطی کے درسے مثنوی ' بسالی کی میں نشاطی کے درسے میں نشاطی کی مثنوی ' بسالی کی مثنوی نہ کی میں کی مثنوی نہ کی کے درسے کا میں کیا کی کے درسے کی کی کو درسے کی کو درسے کی کی کے درسے کی کو درسے کی کی کی کے درسے کی کو درسے کی کی کی کو درسے کی کو درسے کی کی کے درسے کی کو درسے کی کی کی کے درسے کی کو درسے کی کی کو درسے کی

اضافہ کیا ہے جس سے یہ قصہ ہندار انی بن گیا ہے۔ مثنوی کے تیسر نے قصے پرابرانی اثرات جاری وساری ہیں جس میں ہند ایرانی معاشر سے کے ذوق کا خاص خیال رکھا گیا ہے۔ فارس کے الفاظ صحت املا اور تلفظ کے ساتھ استعال کیے گئے ہیں۔ ساتھ ہی فارس فن شاعری کے ہنر کو بھی التزام کے ساتھ برتا گیا ہے۔ دکنی ادب کی مثنویوں کے اس جائز ہے کے بعد یہ کہا جاسکتا ہے کہ دکنی مثنویوں پر فارسی زبان نے دوررس اثرات مرتب کیے یہاں تک کہ جو مثنویاں فارسی ادب سے ماخو ذنہیں ہیں یعنی جنھیں طبع زاد کہا جاتا ہے اس پر بھی فارسی مثنویوں کا گہرا اثر دکھائی دیتا ہے اس طرح دکنی مثنویوں کے مطالعے کے بعد یہ تیجہ اخذ کیا جاسکتا ہے کہ دکنی ادب نے مختلف سطحوں پر فارسی مثنویوں سے استفادہ کیا ہے۔

د کنی اردوشاعری کی دوسری مقبول صنف غزل ہے جس پراس عہد کے مختلف شعرا نے طبع آز مائی کی اوراییخ کمال فن کا مظاہرہ کیا۔ دکنی غزل ہندوی اور فارس روایتوں کے پہلے پہل کے رومان کی یادگار ہے۔ دکنی غزل کا فارم فارس سے ماخوذ ہے مگراس کی بنیاد پوری طرح ہندوی روایت پررکھی گئی ہے جس کی وجہ ہے دکنی غزل ہندوی اورابرانی روایت کاسٹکم بن گئی ہے۔ ہندوی روایت کے گیت سے فارسی روایت کی غزل کا ملن ہی دکنی غزل کا رنگ خاص ہے۔ ہندوی روایت جب فارسی کے قالب میں ڈھلنے گلی تو فارسی تلمیحات دکنی غزل میں شامل ہونے لگے،اس طرح دکنی غزل اپنے قدیم ہندوی روایت کے ہررنگ کواپینے اندر جذب کرکے فارس روایت سے بھی پوری طرح ہم آ ہنگ ہوجاتی ہے۔ دکن کے مشہورغزل گوشعرا میں علی عاد ٓل شاہ ، قُلَی قطب شاہ ، نصر ٓتی ، ہائتی ، غواصّی ، سر آج اور وٓلی وغیرہ کا شار ہوتا ہے۔ان کی غزلوں میں فارسی غزل سے جابجا استفادہ کیا گیا ہے۔علی عادل شاہ نے فارسی غزلوں کے معیار کوسامنے رکھ کرغزلیں کہی ہیں۔اس کی غزلوں میں فارسی بحور ،تلہیجات اور الفاظ کثرت سے استعال ہوئے ہیں۔قلی قطب شاہ نے اردو ، فارسی اور تیلگو میں غزلیں کہی ہیں۔اس نے فارسی صنائع بدائع کےاستعال ہےا بنی شاعری کی مرصع کاری کی ہے۔ سخن اور بحور میں فارسی کی پیروی کرتا ہے، یہی وجہ ہے کہ اس نے اپنی شاعری کے لیے نظام عروض اور بحور فارسی سے لیے ہیں۔اوزان و بحور، جذبات وخیل ،تشبیبه استعاره اورمحاورے میں فارسی زبان کی طابع بنادیا ہے۔حقیقت میں قلی قطب شاہ کا دور ہندوستان میں نئی ایرانی تہذیب کے استحکام کا زمانہ تھا۔ ہندوستانی اورایرانی تہذیب کے ملاپ سے ایک نیا تہذیبی مرکب تیار ہور ہاتھا قلی قطب شاہ اس روح عصر کا شاندارمظہر ہے۔اس کی سب سے بڑی خوبی پیرہے کہاس نے دکنی شاعری کوایک ٹئی تہذیبی فضاسے ہم آ ہنگ کر دیا۔قلی قطب شاہ نے پہلی باراسے تہذیبی روایت بخشی اوربیروایت ہندوستان اورابرانی تہذیب سے مل کربنی تھی۔ گویاار دوشاعری کا پیرا بیا بیانی اور مزاج ہندوستانی قرار دیا جاسکتا ہے۔

ہاتھی کا شاربھی دکنی ادب کے اعلا پاید کے غزل گوشعرامیں ہوتا ہے۔ اسے دیختی کا موجد بھی کہا جاتا ہے جس نے اپنی غزلوں میں عورت کی طرف سے مرد کے لیے محبت و ہجر کے جذبات پیش کیے ہیں۔ اس نے اپنے دیوان کو فارس انداز میں حروف ہجی کے اعتبار سے ترتیب دیا ہے اور فارس اوزان، بحور، تلمیحات واستعارہ وغیرہ کثرت سے استعال کیا ہے۔ و تی کو ادروشاعری میں اہم مقام حاصل ہے۔ و تی نے فارس شاعری کے کیف واسلوب اس طرح اختیار کیا ہے کہ عصری جذبات کے ساتھ ساتھ فارسی شاعری کی تابنا کی ، لطافت اور روح اردوشاعری میں آگئی۔ انھوں نے فارسی غزل کے متصوفانہ

ابریل تا تمبر کا۲۰ء

روایات کی علامتوں سے بڑا کام لیا ہے۔ دکنی غزل کے اس جائزے کے بعد بیکہا جاسکتا ہے کہ دکنی شعرانے بھی حسب موقع فارسی غزل سے استفادہ کیا ہے۔ جب کہ حقیقت بیہ ہے کہ اردوادب میں غزل کا آغازاسی زبان وادب کا مرہون منت ہے۔ حالانکہ اردوغزل کی ابتدا امیر خسرو سے ہوئی گراسے دکنی شعرانے عروج بخشا۔ دکن میں ہندی عروض کی جگہ فارسی جن استعال عام ہوا جس کی وجہ سے راگ راگنیوں پر بنی اصناف کی جگہ فارسی شاعری کی اصناف نے لے لی۔ دکنی شعرانے غزل کی فارم ضرور فارسی سے لیا گرفارسی غزلوں کی بیروی بہت کم کی۔

دکنی ادب میں قسیدہ نگاری کی عظیم روایت رہی ہے، تقریباً دکن کے بیشتر شعرانے اس فن پرطبع آزمائی کی ہے۔ اردو کے ابتدائی دور میں لکھنے والے بیشتر شعرااصلاً فارسی ہی کے شاعر تھے انھوں نے اردوکوبھی فارسی کے ہی قالب میں ڈھالئے کی کوشش کی اسی لیے فارسی میں رائج بیشتر اصناف اردو میں داخل ہوئیں جس میں قصیدہ بھی شامل ہے اسی لیے قصیدہ نگاری کے اولین نمونے دکن میں دیکھنے کو ملتے ہیں۔ دکن کے مشہور قصیدہ گوشعرا میں علی عادل شاہ ، نفر تی بھی قطب شاہ اور خواصی وغیرہ کا نام شامل ہے۔ ویسے تو اردوشاعری نے قدم قدم پر فارسی شاعری سے استفادہ کیا ہے اس لیے دکنی قصیدوں پر ہندوستانی رنگ کم ہی نظر آتا ہے جب کہ فارسی رنگ پورے آب و تاب کے ساتھ جلوہ گر ہے۔ تقریباً تمام دکنی شعراکی کلیات میں قصیدے دستیاب ہوتے ہیں علی عادل شاہ کے قصیدوں کی عام ہئیت وہی ہے جو فارسی قصائد میں ملتی ہے۔ فطب فارسی صنف وہئیت کی بیروی کے باوجوداس کے بہاں ہندوستانی مزاج آبے خصوص رنگ کے ساتھ باقی رہتا ہے۔ فطب شاہ کے قصیدوں میں اسلوب کاشکوہ براہ راست فارسی قصیدے کی روایت کے شاسل سے آگیا ہے۔ نظر بی کی قصیدہ نگاری میں اسلوب کاشکوہ براہ راست فارسی قصیدے کی روایت کے شاسل سے آگیا ہے۔ نظر تی کے عالی میں میں ہوتے ہیں۔ فارسی قصیدے کی وہ کو ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کے ساتھ کی مام ہو ہیں۔ فارسی قصائد کے معیار کو سامنے رکھ کر قصیدے لکھے ہیں۔ فارسی قصیدہ کی دوایت کے شاسل سے آگیا ہے۔ نظر بین ہونے تھی دول میں برتا ہے۔

دکنی ادب کے شعرا کی میسلسل کوشش رہی کہ فارسی اثر کو کم کر کے مقامی اثر ات کوشاعری میں جگہ دی جائے اس کیے رفتہ رفتہ ان کی شعری اصناف پر فارسی کا اثر کم ہونے لگا اور مقامی اثر ات بڑھنے گئے نتیجہ بیہ ہوا کہ نظموں اور مرشوں تا تا آتے آتے فارسی کا اثر بالکل ختم ہونے لگا ، یہی وجہ ہے کہ دکنی ادب کی نظموں اور مرشوں پر فارسی زبان کا کوئی اثر نظر نہیں آتا موضوع کی مناسبت سے مقالے کوصرف دکنی ادب پر فارسی کے اثر ات تک محد و در کھا گیا ہے ور نہ مجموعی سطح پر فارسی نے اردوز بان وادب پر دوررس اور در پر پا اثر ات مرتب کیے ہیں ویسے تو اردوکی پوری شاعری فارسی ادب کا تنتبع نظر آتی ہے۔ تشکیمہہ ، استعارہ ، تلمیحات ، صنائع بدائع ، بحور اور اوز ان وغیرہ تمام چیزیں فارسی ادب سے ماخوذ ہیں ۔ اردو لفظیات میں فارسی الفاظ کثیر تعداد میں شامل ہیں ۔ اردو کے ٹی محاور سے اور ضرب المثل فارسی محاور وں اور ضرب المثل کا ترجمہ ہیں ۔ اس طرح اردوز بان وادب پر فارسی کے اثر ات کے اس جائز ہے کے بعد یہ کہا جاسکتا ہے کہ اردو کے شعرانے فارسی شاعری کے معیار کوسا منے رکھ کرایئے شاعرانہ کمال کویر کھنے کی کوشش کی ہے۔

واكثر حنااتلحق

پی ڈی ایف اسکالر، شعبہ فارسی علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی علی گڑھ

## عهد قطب شاہی میں علم کی سر پرستی

چکیدہ: ہند وستان میں تعلق عہد جب انحطاط کا شکار ہونے لگا تو دکن میں بہمنی سلطنت کی بنیاد پڑی یہ وہی بہمنی سلطنت تھی جس میں شاہنامہ ہند کا شاعر عصامی اپنی خد مات انجام دینے پہنچا تھا اور اسی بہمنی سلطنت کے وزیر محمود گاوال کو نظام الملک ہند کے نام سے بھی جانا جا تا ہے، بہمنیوں نے دکن پر لمبے عرصہ تک حکومت کی لیکن آخر میں اس حکومت کو محمود گاوال کی تمام تدبیر س بھی نہ بچاسکی اور ایسی پاش باش ہوئی کہ پانچا الگ الگ خود مختار ریاستوں کا قیام عمل میں آیا، ان خود مختار ریاستوں میں سب سے زیادہ شہرت جس ریاست کو حاصل ہوئی ریاست گولکنڈہ تھی، ریاست گولکنڈہ تھی، ریاست گولکنڈہ تھی، ریاست گولکنڈہ تھی، ریاست گولکنڈہ کے حکمر انوں یعنی قطب شاہوں نے جہاں ایک طرف فن تعمیر میں کئ عمارات، باغ، گذید ، محل ، مساجد یا دگار چھوڑی ہیں وہیں میدان ادب میں بھی پیچھے نہ رہے علم کی خوب سر پرستی کی اور کئی باد شاہوں نے تو خود بھی علمی آثار یا دگار چھوڑے ۔ فارسی ادب میں قطب شاہیوں کی علمی کاوشوں کے کئی ابواب جدید تحقیق کے دور میں بھی پر دہ خفامیں ہیں۔

کلیدی الفاظ: بهند و ستان، ریاست، گوکننژه، قطب شاه، فارسی ادب، شاعری، نثر

## نیست درایران زمین سامان مخصیل کمال چول نیا مدسوئی هندوستان حنارنگین نه شد

ہندوستان میں فارس زبان گیارھویں صدی ہجری میں محمود غزنوی کے ساتھ داخل ہوئی اور لا ہور فارس زبان و اوب کا مرکز بنااس کے بعد خاندان غلامان کا قیام عمل میں آیا اور دہلی کو پایی تخت قرار دیا گیااوراس طرح آ ہستہ آ ہستہ لا ہور سے دہلی میں فارس شناس داخل ہوئے اور ان کے ساتھ عملی اوراد نی مراکز بھی وجود میں آئے۔

خاندان غلامان کے بعد خلجی سلاطین خصوصاً علاء الدین خلجی جب دکن پر ممله آور ہوا ہے تو فارسی زبان دو آبہ گنگ وجمن سے نکل کرراس کماری تک پہنچ گئی۔ اس کے بعد عہد تغلق میں دکن میں آزاد حکومت کا قیام عمل میں آیا۔ سلطان محم تغلق نے دیو گڑھ کو پایی تخت بنا کر اس کا نام دولت آباد رکھا یہ ہی ہمنی سلطنت کے قیام کا زمانہ تھا۔ ہمنی سلطنت کی تاسیس چودھوی صدی کے وسط میں عمل میں آئی (۹۳۲ھ - ۸۵ سے) بہمنی سلطنت کے بعد قطب شاہی سلطنت بھی علم و برسر قتد ار آئے۔ یہ دکن کی تاریخ کا دکش و تا بناک باب ہے۔ ہجا پور کے ساتھ ساتھ گولکنڈکی قطب شاہی سلطنت بھی علم و

ابريل تا تمبر المائع

فن کی تچید لدادہ تھی۔اس سلطنت نے علم وفن کی بہت بڑی خدمت کی اورایک ایساعلمی سر مایہ چھوڑ اجو بھی نظرانداز نہیں کیا جاسکتا ہے۔

بیا یک حقیقت ہے کہ دکن کی تمام علمی سرگرمیاں بہمنوں کی یادگارتھیں جنھوں نے اپنے بلند پا بیعلمی ذوق سے دکن کو حکم گادیا تھا اور رہے کہنا درست ہوگا کہ گولکنڈ ہ کاعلمی شغف بہمنی سلطنت سے ورثہ میں ملاتھا چونکہ سلطان قلی قطب شاہ اور اس کے جانشین گلبر گہاور بیدر کے علمی خزانوں کے ریزہ چین تھے تاہم اس خاندان کے بانی بھی ترکستان کے ایک ذی علم اور شاکستہ خاندان کے جانشین تھے اورا چھاعلمی ذوق رکھتے تھے۔ چنانچہ جب گولکنڈ ہ کی سلطنت قائم ہوئی تو ان قطب شاہیوں کی بدولت تانگانے میں بھی علم کی بساط بچھ گئی اور حیدر آباد بھی علم کا بہت بڑا مرکز بن گیا۔ اس سلطنت کے تمام فرمازواں تعلیم یافتہ اور علم وحکمت کے دلدادہ تھا۔ جس طرح ان لوگوں نے بےلوث جہانبانی کو اپنا فرض منصب سمجھا تھا اسی طرح علم وحکمت کی ہر برس کی اینا فرض منصب سمجھا تھا اسی طرح علم وحکمت کی ہر برس کی اینا فرض منصب سمجھا تھا اسی طرح علم وحکمت کی ہر برس کی کوبھی اینا فریضہ حیات بنایا تھا۔

قطب شاہی سلاطین نے نہ صرف علما اور شعراکی حوصلہ افزائی کی بلکہ خود بہت سی کتابیں تصنیف کیں۔اس کے ساتھ ساتھ رعایا کی ذہنی تربیت کا بھی خیال کیا۔ ملک میں جگہ مدر سے قائم کیئے اور بہت سے معلم مقرر کئے تا کہ ملک کا ہر طبقہ دولتِ علم سے مالا مال ہوجائے اور مقامی زبان تلنگی کی اس طرح سر پرستی کی گویا کہ وہ خوداس کی زبان ہو۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان کی علم دوستی کی وجہ سے تمام تلنگانے میں علم کی لہریں دوڑ گئیں اوراکتسا بیلم کا عام شوق پیدا ہوگیا۔

اس دور کے ملمی مطالعہ کے بعداییا معلوم ہوتا ہے کہ دوپشتوں کے بعد ہی تمام ملک میں ایک علمی چہل پہل پیدا ہوگئ تھی۔ بیشتر مسلمان علم حاصل کرنے کے ساتھ ساتھ کتب خانہ بھی قائم کرتے تھے۔ اس عہد میں شاہی کتب خانوں کے علاوہ عام لوگوں کے بھی بیشتر مسلمان میں بیچے نہیں تھے۔ علاوہ عام لوگوں کے بھی بیشتر مسلمانوں کے ہمراہ ہندو بھی اس ذوق وشوق میں پیچے نہیں تھے۔ ہندوطبقوں میں کھنے پڑھنے اور ریاض دانی کا مشغلہ عام تھا۔ سرکاری محکموں میں بیرطبقہ اعلیٰ عہدوں پر فائز تھا۔ مقامی زبان کے ساتھ ہندوو فارسی زبان میں بھی دسترس رکھتے تھے جواس وقت سرکاری زبان تھی۔

اگر چہ سلطان قلی قطب شاہ کے جانشین جشید نے اپی علمی شغف کا کافی ثبوت دیا لین گولکنڈہ ہی اصلی سرگرمیاں ابراہیم قطب شاہ کے عہد سے شروع ہوئیں۔اس کے بعداس کے جانشین مجھ قلی قطب شاہ اور سلطان مجد کے عہد حکومت میں ملک میں ہر جانب امن وامان قائم ہوگیا تھا جو کہ علمی و ترنی ترتی کے لیئے مناسب تھا۔ قطب شاہوں کا بیشتر علمی سرماید انھیں دوعہد کا مرہون منت ہے۔ بدایک تجب خیز امر ہے کہ قطب شاہی سلطنت عہد زوال میں بھی اپنا علمی و تدنی سرماید اسی طرح جمع کرتی رہی جیسے اس سے قبل کیا کرتی تھی اور سلطنت کی آخری لمحات تک علم کی خدمت کو انجام دیا۔قطب شاہی سلطنت کا آخری تا جدار اپنی نظر بندی میں بھی شعر و سخن کا مشغلہ رکھتا تھا۔ دیا۔قطب شاہی سلطنت کا آخری تا جہد میں کوئی علمی کا منہیں ہوا تا ہم اس کا عہد اہل علم سے خالی نہیں تھا۔ اس نے آش خانہ کے نام سے ایک حلقہ بنار کھا تھا ہیا گھا جس میں علما جمع ہوتے تھا و علمی مباحثہ کرتے تھے اورخود اس نے آش خانہ کے نام سے ایک حلقہ بنار کھا تھا ہیا گھا جس میں علما جمع ہوتے تھے اور علمی مباحثہ کرتے تھے اورخود سلطان قلی بھی اس میں شرک ہوتا تھا۔

ابريل تا تمبر المائع

سلطان قلی کے بعداس کے جانشین جمشید قطب شاہ نے شعرو تخن میں بڑی دلچیسی کا اظہار کیا۔ بیا کیہ اچھا شاعر تقااور جمشید تخلص اختیار کرتا تھا۔ بعض مرتبہ فی البدیہہ اشعار بھی کہتا تھا چنا نچیا حمد گرئبر ہان نظام شاہ کی طرف سے جوشاہی اعزاز پیش کئے گئے تھے۔ اس نے نظم میں اس کا فی البدیہہ جواب دیا تھا۔ اس کے علاوہ فرصت کے کھات میں بھی اس نے قصید سے اور غزلیات نقل کی ہیں۔ ان میں سے چندا شعار حسب ذیل ہیں : غزل

لب میگون بنما چون سر جام است مرا اینچ سود است که با زلف چوشام است مرا

بی لب لعل بتان باده حرام است مرا باسر زلف تو سودای سیاهی دارم شده

ای بتو ختم ملک زیبائی کارِ عشق از تو یافت بالائی کاکل و چین زلف و خال لبت هر کیی درکمال رعنائی در ره عشق هر که پابه خداد آخر او سر کشد به رسوائی سلطان ابرا بیم قطب شاه کے عہد میں جب سلطنت صحیح معنوں میں مشحکم ہوئی تو علم وفن کی شاہی سر پرستی بھی

سلطان ابراہیم قطب شاہ کے عہد میں جب سلطنت تھیجے معنوں میں مشحکم ہوئی تو علم ونن کی شاہی سر پرتی بھی شروع ہوئی اورالیامعلوم ہوتا ہے کہ ابراہیم کوعلم کا بڑا ذوق تھا چنا نچہ اس کے اردگر دبڑے بڑے علا وفضلا جمع رہتے تھے ۔ ابراہیم قطب شاہ ان علما کوشاہی انعام واکرام سے سرفراز کرتا تھا۔ اس کے درباری علما میں امیر شاہ محمداللہ بن محمود شیرازی، جالینوس الزمان قاسم بیگ شیرازی اور حسین قلی مرزا وغیرہ شامل ہیں ۔ بادشاہ کی ان علما کے ساتھ بڑی دلچیسپ علمی وادبی حجبتیں ہوتی تھی اس کے علمی شغف کی انتہا ہے تھی کہ اہل علم سفر و حضر میں بھی ہمراہ ہوتے تھے۔ قاسم طبسی نے دلچیسپ علمی وادبی محمود مرتب کیا تھا۔ جس میں ابراہیم قطب شاہ کے خطوط اور شاہی دستاویز شامل تھے۔ ابراہیم نے مساجداور دوسری محمارت کے علاوہ مدر سے بھی تعمیر کیئے چناچہ تاریخ قطب شاہی کے مولف نے لکھا ہے:

"مساجدومدارس فيعهوعماراتِ رفيعه كه بهيمن آنخضرت اهتمام يافته"

(تاریخ قطب شاہی، ورق ۲۲۵)

اس کے علاوہ شاہ بن قباد الحسن نے 'تاریخ قطب شاہی' کے نام سے ایک تاریخ لکھی جو کہ عبد اللہ قطب شاہ کے عہد میں ۱۳۸ وامین ختم ہوئی۔

سلطان ابراہیم قطب کے بعد محمقلی قطب شاہ کے عہد میں علمی سر مایی میں اور بھی اضافہ ہوااس کی علم دوسی و قدردانی کی وجہ سے بے ثارابلِ علم گوکنٹہ ہیں جمع ہو گئے چنانچیہ علامہ میر مومن استر آبادی جو بعد میں سلطنت کے پیشوا ہوئے ، اپنے زمانے کے بہت بڑے عالم تھاورا پی علمی تجربہ اوراخلاقی زندگی کی وجہ سے مرتضائی ممالک اسلام کے لقب سے موسوم ہوئے۔ وہ فارسی کے بڑے شاعر اور کئی کتابوں کے مصنف تھے۔ان کا فارسی دیوان بھی پایا جاتا ہے ان کے علمی حلقوں سے حیدر آباد میں تعلیم و تعلم کی بڑی گرم بازاری تھی۔ان کے علاوہ قاضی سمنانی ، میرک معین سبز واری اور

دبسيد اړيل تا تمبر کانځ

مرزامحدا مین سیستانی در باری علما تھے۔مرزامحدامین نے خمسہ نظامی کے جواب میں چار مثنویاں کھیں شیریں فرہاد، لیلی مجنوں، فلک ابروج اور کم الانظار۔ اس کےعلاوہ فرسی نے "نسب نامہ قطب شاہی" کے نام سے ایک طویل نظم کھی تھی جس میں ۲۰۰۰۰ اشعار ہیں۔

سلطان محمد قلی قطب شاہ نے مسجد، شفاخانوں اور حہاموں کے ساتھ مدر سے بھی بنوائے تھے جس کے آثاراب تک موجود ہیں جو بادشاہ کی علم دوئتی کا ثبوت ہیں۔ محمد قلی فارس کا ایک عمدہ شاعر تھااور فارس میں فطب شاہ مخلص کرتا تھا۔ اس کے کلام کے چند نمونے ذیل میں درج ہیں:

با ستمع بگو گرمی دیوانه خودرا به کاتش زند از رشک تو پروانه خودرا ملک محبت که داد خواه ندارد ملک چنیں سطیح بادشاه ندارد تکلیه که قطب شاه که چون دگرال نیست جزم کرم دوست تکیه گاه ندارد به دور خطه ز چشمت کم نشد شوخی وصیادی که این دام دگرشد بحر دل بی خطه آزادی اگر چه نیست زبی به زعدل و دادشاهان را به ازان زیبنده تر باشد به عاشق از تو بیداری

(تاریخ قطب شاہی ہس۲۸۴۸۲۲)

سلطان مُحمد قطب شاه این آبا و اجداد سے زیادہ علم وہنر پرور ثابت ہوا۔ ایک طرف اگروہ مذہب پرست تو دوسری طرف بڑا عالم بھی تھا۔ مولفِ تاریخ قطب شاہی کے الفاظ میں :

''ازاقسام علوم عقلي فقلي آگاهي تمام ايثال راحاصل است ـ''

(تاریخ قطب شاہی مس۲۸۴۸۳)

سلطان محمد قطب شاہ کو تاریخ سے خاصی دلچین تھی چنانچے نظام الدین صاعدی نے اسطرح لکھا ہے: "سلطان محمد ہمیشہ کتب سیراور تو اریخ پڑھتا تھا اور اس کا حافظ اس قدر زبر دست تھا کہ ایک مرتبہ پڑھی ہوئی چیز اس کواز بر ہوجاتی تھی اور جو واقعہ اس کے سامنے بیان کیا جاتا تھا وہ اپنی معلومات سے اس کی وضاحت کر دیتا تھا، جو کتاب پڑھتا تھا اس کی پشت پراینے ہاتھ سے مصنف یا مولف کا حال اور ضروری توضیح کر دیتا تھا۔"

(حديقة السلاطين قطب شابي م ١٥٨)

چنانچیشاہی کتب خانے میں اس وقت کی کتابیں ایسی موجودتھی جن پرسلطان محد کے ہاتھ کی تحریر پائی جاتی ہیں۔ اگران کو یکجا کرلیا جائے تو اس سے سلطان محد کے عہد کی تاریخ پرروشنی پڑھ سکتی ہے۔ اس سے یہ معلومات بھی حاصل ہوتی ہے کہ سلطان محمد اپنے ہمعصر علما سے کسی طرح کم نہیں تھا مولفِ حدیقتہ السلاطین نے سلطان محمد کے ہمعصر علما سے متعلق تحریر کیا ہے:

"فضلا كى پائى سرىروفصحائى خويش تقرربه كمالات واستعداد آن مغفور ومبر دراعتراف داشتند" (حدیقة السلاطین ،س۲۷) ایریل تا ستبر بحا۲۰اء

اس کے دریار میں سید کمال الدین مازندرانی اور میر قطب الدین نعت اللّٰدوغیر و ماصلاحت لوگ موجود تھے۔ اس عہد میں کئی بلندیا پہ تصانیف وجود میں آئیں مثلاً تاریخ قطب شاہی جوقطب شاہی خاندان کی متند تاریخ ہے۔اس عہد میں اوراسی با دشاہ کی فر ماکش برککھی گئی اور 🕶 باء تک کے حالات برمشتمل ہے۔ تاریخ قطب شاہی کے مولف نے ان الفاظ میں سلطان محمر کی علمیت کا اظہار کیا ہے:

"استحضارآ نخضرت درتواریخ به مرتبهاست که مورخان ز مان هر گونه حکایتی را که ابتدا نمایندآ نخضرت به اختلاف روایات بداهتما مرساننده وهمواره بدار باب نضل وحکمت صحبت داشته بدا فادات دانشمندانهاهل مجلس رامستفیض می گردانندو بی ثنائبه تکلف هرشخص که درفنی از فنون دانشوری چه از حکمت پرستان بالغ نظروچه از صنعت پر دازان صاحب ذوق سالهای در از پیش کا ملانمشق آن علم کرده باشد چوبه شرف ملازمت نکته پاب د قیقهٔهم می رسداز مشاهد ه کمال دانش خود را گم کرده درمقام جیرت می آیند ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ ـ بیز آن حضرت را درنظم ونثر پابیاعلیٰ است بے ظل الله تخلص اشرف می فر مایند '' (تاریخ قطبشاہی،ورق۲۰۳)

سلطان محمر قطب شاه سے بھی چند درجہ ذیل تصانف منسوب کی حاتی ہیں: (1) روح القدس (2) ظفرالقلوب (3) قدرت نامه (4) مصباح الارواح (5) احكام الحجين (6) نهايت الحكم ، (7) مدايةً الحسبة (8) مدايت اللمع ه (9) فتح ابواب

بالاتصانیف ہےمعلوم ہوتا ہے کہ مختلف علوم مثلاً تصوف،اخلا قیات،لسابنس اورفلسفہ ان کےموضوع تھے اگر در حقیقت سلطان محمد کی تصانیف تھیں تو ان ہے اس کاعلمی تبحر معلوم ہوتا ہے اور اگریہ تصانیف اس کی نہیں ہیں تو ہیہ کہنا مناسب ہوگا کہ تمام تر تصانیف کم از کم اس عہد میں اوراس با دشاہ کی سریرستی میں تالیف ہوئی تھیں جس سے سلطان کی علمی سر پرستی معلوم ہوتی ہے۔ا،

سلطان محمد قطب شاہ ایک بلندیا بیشاعر تھااس نے اردواور فارسی دونوں زبانوں میں شاعری کی ۔ ظلّ اللّٰداور ۔۔ سلطان دونوں مخلص کا استعمال اپنی شاعری میں کیا ہے، جومختلف اصناف برمطالعہ ہے۔ کلام مشتمل ہے انداز ہ ہوتا ہے کہ اس کوزبان اور خیالات پر ہڑی قدرت تھی اور ساتھ ہی اس کی شاعری میں صحیح ذوق اور بلند خیالی کاعلم ہوتا ہے۔اس کے فارس کلام کے چنداشعار حسب ذیل ہیں: حمد حضرت باری تعالی

> یا رب چه برتری تو زوصف لسان ما پنهان شده زشرم زبان دردهان ما شرمساری زعقِ نعمت اوست روزی که زنیک و بد سزا خوابد بود كز لطف كريمانه خدا خوامد بود

🖈 ظُلِّ الله از شربدان دریناه تست ای درگه جلال تو دار الامان ما غزل قرب مارم زعشق و دولت اوست این همه هشمتم به همت اوست نعمتِ عشق کم نمی دانم رباعی هر چند که حق داد عطا خوامد بود در عرصه میار آنچه لیمانه بود

ابريل تا سمبر حامية

سلطان عبداللہ قطب شاہ کے عہد حکومت میں بھی علمی سرگرمیوں کا بہت بڑا منبع تھا۔ یہ بھی اپنے اسلاف کی طرح علم پرور وعلم دوست تھا۔ اس کی تعلیم علامی میر مجدالدین، وعلم دوست تھا۔ اس کی تعلیم وتر بیت بڑے اعلی پیانہ پر ہوئی تھی۔اس کے دربارے وابستہ علاء میں علامی میر مجدالدین، مولانا رفقی، قاضی احسن میر میراں، حکیم عبدالجبار گیلانی، شیخ عبداللطیف،نو راللہ، مرزا محمد جو ہر تبریزی، مرزا حمزہ استرا آبادی، میرفضل اللہ شیرازی، شیخ ہارون اور ملاتفتائی شیرازی وغیرہ شامل تھے۔ان شعرااور علا کے ساتھ بادشاہ کی رات رات بھرعلمی مختلیں گرم رہتی تھیں جہاں بڑے بڑے استادوں کے کلام پڑھے جاتے تھے اوران پر بحث ومباحثہ ہوتا تھا۔

عبداللہ قطب شاہ کے عہد میں مختلف علوم وفنون پر کتابیں تصنیف ہو کیں ۔ جسکی وجہ سے قطب شاہی خاندان کو بہت بڑا امتیاز حاصل ہے۔ ان میں نظام الدین احمد کی حدیقتہ السلاطین، قطب شاہیوں کی ایک مبسوط تاریخ ہے۔ علامہ ابن خاتون نے 'کتاب الارشاد اور' جامع عباسی ، پر حواثی کھے اور اربعین 'کا ترجمہ بھی کیا۔ علامہ جمال الدین نے المصباح کا اور ملاعلی ابن طیفور نے عیوان اخبار رضا کا فارس میں ترجمہ کیا۔ مولا ناحسین آملی نے 'نج البلاغ' کی شرح کھی۔ ملاقع اللہ سمنانی نے امام کی کتاب روض الریاحین کا ترجمہ کیا۔ اس کے علاوہ ابن عماد روز بھان نے 'خرفتہ العلما کے نام سے ملاقع اللہ سمنانی نے امام کی کتاب روض الریاحین کا ترجمہ کیا۔ اس کے علاوہ ابن عماد روز بھان نے 'خرفتہ العلما کے نام سے جلد سوم فقہ (نام جلد مجمع الدقائق)، جلد چہارم علل اشیاء (نام جلد کا شف الاسرار) جلد پنجم حکمت، جلد ششم متفرقہ نے خرض اس ایک کتاب میں سائنس، فلسفہ اور دینیات تمام علوم پر بحث کی گئی ہے جوقطب شاہی دور کی بہت اہم یادگار ہیں۔ بر ہان قطع کے نام سے ایک مشہور فارسی لغت بھی کتھی گئی جواب بھی متداول ہے۔ اس کا مولف محمد سین ہے جس کا تخلص بر حمان قطا۔ سیداحمد، عبد اللہ قطب شاہ کے بڑے دامادی وجہ سے گولکنڈ ہ میں عربی زبان وادب کی بڑی خدمت ہوئی۔ سیداحمد اس کے بیٹے سیولی کی بدولت نے صرف عربی زبان فادب کی بڑی خدمت ہوئی۔ سیداحمد اس کے بیٹے سیولی کی بدولت نے صرف عربی زبان میں اضافہ ہوا بلکہ قطب شاہی سلطنت میں روشنی تھیل گئی۔

قطب شاہی سلاطین کا آخری تا جدارا بوگس تا ناشاہ کا عہد بھی علم وادب کی ترقی میں پیھیے نہیں رہا۔ اس عہد میں بھی خصی نصرف علمی سرگرمیاں برابر جاری رہیں بلکہ دبینات اور الہیات میں بلند پایہ کتا ہیں کھی گئیں۔ مہذب الدین احمد نے تفسیر القرآن کے نام سے کلام مجید کی بسیط تفسیر کھی تھی اور علی حسینی الکوکہلوی نے حلیتہ القاری کے نام سے فن تجویز پر عالمانہ کتاب کھی تھی۔ حلتہ القاری کے مولف نے لکھا ہے کہ یہ کتاب اس نے بادشاہ کے تھم سے قلمند کی تھی اور بادشاہ کواس فن سے نہ صرف گہری دلچیں تھی بلکہ وہ قاری سبعہ ہے۔ ان دونوں تصنیفوں کواس عہد کی عالمانہ پیداوار سمجھنا چاہیے اور ان سے ابر کھی علیت اور مذہبی رجحان پر روشنی پڑتی ہے۔

#### منابع ومآخذ:-

- 1) محرنصيرالدين، باشي، دئن، کچر، لا بور، ۱۹۸۵ء
- (2) مقدمة تاريخ دكن، عبد المجيد صديقي ، حيدر آباد، ١٩٣٠ء
- (3) حدیقته العالم نصیرالدین ہاشی، حیدرآ با د (حصه اول)
  - (4) حديقة السلاطين قطب شاہي

دبسيد اړيل تا تتمبر کانکځ

### ڈاکٹرعطاخورشید

اسشنط لائبريرين

مولانا آزادلا ئبرى على گڑھ مسلم يو نيورشي على گڑھ

## "تقید کے نے افق"-ایک تعارف

چکیدہ: ڈاکٹر جمیل افتر کے مضامین کا مجموعہ" تنقید کے نئے افق" اس و قت پیش تظر ہے۔ ڈاکٹر جمیل افتر کو میں" اشاریہ آجکل" کے حوالے سے پچلے ہیں برسوں سے جانتاہوں لیکن ملاقات پچلے سال ہی ہوئی۔" اشاریہ آجکل" کے بعد قر قالعین حیدر کے حوالے سے بھی ار دوادب میں انصوں نے اپنی ایک شناخت بنائی ہے۔ اس اشاریے کی اشاعت کے بعد میں انصوں نے معقین کے قبیل کا فر دسمجھتا تقالیکن پچلے دنوں جب انصوں نے اس اشاریے کی اشاعت کے بعد میں انصوں نے معقین کے قبیل کا فر دسمجھتا تقالیکن پچلے دنوں جب انصوں نے اپنا مجموعہ مضامین " تنقید کے نئے افق" مجھے دیا تب معلوم ہوا کہ عرف تحقیق ہی نہیں بلکہ ار دو تنقید کے اپنا مجموعہ مضامین پر کچھ مضامین پر کچھ کے معذرت کر ناچاہی لیکن کے اس مجموعہ مضامین پر کچھ کے کہ میں ان کے اس مجموعہ مضامین پر کچھ کے سے معذرت کر ناچاہی لیکن کے بیٹ معذرت کر ناچاہی لیکن کے بیٹ معذرت کر ناچاہی لیکن کامر ادیر چند با تیں سپر دفر طاس کر تاہوں۔ کہ میں افتر بھی باض کے بیٹ میں میں دور طاس کر تاہوں۔ کہ دور کے بیٹ کہ کھی کے بیٹ کھی کے بیٹ کے کہ کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کے کہ کھی کے بیٹ کی کھی کی کہ کی افتا نظر ڈاکٹر جمیل اختر ، مجموعہ مضمون ، تنقید ، ادر دور کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کے بیٹ کی کھی کی کو کو کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کی کھی کی کئی کے بیٹ کی کھی کی کا کھی کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کئی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کی کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کی کھی کی کی کی کھی کے بیٹ کی کھی کے بیٹ کی کھی کی کی کی کھی کی کی کی کھی کی کی کی کھی کی کی کھی کی کی کو کی کے بیٹ کی کی کی کی کی کو کی کی کی کی کھی کی کھی کی کو کی کی کھی کے بیٹ کی کی کے بیٹ کی کی کی کی کی کو کی کی کی کی کی کی کی کھی کے کو کی کے کی کی کی کھی کی کے کی کی کے کی کے ک

ڈاکٹر جمیل اختر نے اس مجموعہ مضامین کے ذیلی عنوان کے تحت ' بخقیقی و تقیدی مضامین ' لکھا ہے لیکن مشتملات پر جب نظر ڈالی تو وہاں تقیدی مضامین پہلے اور تخقیقی مضامین بعد میں نظر آئے بعنی عنوان کے بھی تر تیب رکھی گئی ہے۔ بہر کیف! تنقیدی مضامین اعلی اور معیاری ہیں ، خاص کر قرق العین حیدر پر تو وہ تخصص کی حیثیت رکھتے ہیں۔ قرق العین حیدر کے علاوہ عصمت چغتائی اور جوش ملیح آبادی پر مضامین ہیں۔ غالب کے حوالے سے ڈاکٹر خلیق المجم کی مرتبہ ' خطوط غالب' پر ایک سیر حاصل تبصرہ ہے۔ نیز خطوط غالب کے ہی حوالے سے مضمون نگار کی ڈاکٹر کمال احمد صدیقی سے ایک گفتگو کو مضمون کی شکل دی گئی ہے۔ تقیدی حصے میں '' انتسابات – ایک مطالعہ'' کے عنوان سے نہایت اچھوتا اور منفر دموضوع پر ایک مضمون کی شکل دی گئی ہے۔ اس مضمون میں اردو کتا بول کے حوالے سے انتسابات جع کے گئے ہیں۔

تحقیقی حصے میں چارمضامین ہیں۔ اِن مضامین کے متعلق خودمضمون نگار نے لکھا ہے کہ''اس کتاب میں شامل چارمضامین جولغات نولی اور فر ہنگ سازی کے مسائل اور حوالہ جاتی کتب اور اشاریہ سازی کے سلسلے میں ہیں، خاص توجہ کے مستحق ہیں۔''اس میں کوئی شک نہیں کہ مضمون نگار نے جس نہج پر اِن موضوعات پر قکر کی ہے ان سے قبل ان موضوعات پر اس انداز سے نہیں سوچا گیا ہے۔ مجھے یہ کہنے میں ذرا بھی تامل نہیں کہ اس طرح کے موضوعات پر سوچنے کاحق اب تک

ابریل تا سمبر کاناء

صرف لائبری سے تعلق رکھنے والوں کا سمجھا جاتا رہا ہے۔ لیکن ڈاکٹر جمیل اختر نے لائبر بری سائنس سے تعلق نہ رکھتے ہوئے بھی ان اہم موضوعات پر نہ صرف غور وفکر کیا بلکہ شاندار مضامین بھی لکھ ڈالے۔ان مضامین کے لیے وہ اردوادب کے قارئین کی طرف سے اور بالخصوص مشرقی کتب خانوں سے تعلق رکھنے والوں کی طرف سے مبار کباد کے ستحق ہیں۔ مضمون نگارنے ڈاکٹر خلیق انجم کی مرتبہ 'خطوط غالب'' برتھرہ کرتے ہوئے صفحہ ااابر ککھا ہے کہ:

'' تعریف و تحسین کا بیانداز جو کسی بھی تخلیق کے بارے میں ہوتخلیق کاریا محقق کو حوصلہ نہیں بخشا بلکہ گمراہ کرتا ہے۔لوگ دوست میں دوست کی دل آزادی کی وجہ سے تچی بات نہیں کہہ پاتے نیتجاً اگر کوئی خامی رہ بھی جاتی ہے تو اس کی نشاندہی ہونے کی بجائے اس میں اچھائی کی مہرلگا دی جاتی ہے۔ یہ تچی دوستی نہیں بلکہ دوست اوراس کی تخلیق دونوں کے ساتھ منافقت ہے اورا دب میں اس رویے کی حوصلہ افرائی نہیں ہونی چاہیے۔''

مضمون نگار کے محولہ بالا قول کی میں تائید کرتا ہوں۔ دیگر مبصرین تو ڈاکٹر جمیل اختر کی اس کتاب اور اس کے مضامین کی تعریف ضرور ہی کریں گے، جو مبنی برحقیقت ہوگی کیکن میں مذکورہ بالا قول سے شہہ پاکران کی چند خامیوں اور کوتا ہیوں کی طرف نشاندہی کی طرف نشاندہی کی طرف نشاندہی کی طرف نشاندہی کی مصامین کی طرف نشاندہی کی جہدیہ ہے کہ بیچاروں مضامین تحقیق نوعیت کے ہیں ان کی حیثیت مراجع کی ہے جودیگر تحقیق کام کرنے والوں کے لیے مشعل راہ کا کام دے گی۔ اس لیے میرے خیال میں تحقیقی مضامین میں دَر آنے والی خامیوں کی نشاندہی کونا گواری کے ساتھ نہیں دیکھنا چاہیے۔

تحقیقی مضامین لکھنا پل صراط پر چلنے کے متر ادف ہے۔'' کا تا اور لے دوڑی' والی مثل اس پرصادق نہیں آنی چا ہیے۔ لکھنے کے بعداسے بار بار پڑھنا چا ہیے۔ شائع کرنے سے قبل اسے دوسروں سے بھی پڑھوا نا چا ہیے۔ اکثر ایسا ہوتا ہے کہا پن ککھی تحریکی خامیاں اپنی نظروں میں نہیں آیاتی ہیں جبکہ دوسرااسے پہلی نظر میں ہی دیکھ لیتا ہے۔

ڈاکٹر جمیل اختر ایک باصلاحیت اورقلم پر مضبوط گردنت رکھنے والے ادیب ہیں۔ان کے ہاں موضوعات کا تنوع مجھی ہے اوراطلاعات کا وفور بھی۔اس کتاب کے آخری چارمضامین جنھیں مضمون نگارنے'' اشاریہ' کے ذیل میں رکھا ہے بلاشبہدا پنے موضوع کے لحاظ سے خاص اہمیت کے حامل ہیں۔ میں اپنی توجہ نھیں چاروں مضامین پر مرکوز کرر ہا ہوں۔

پہلامضمون ''اردو میں لغات نو لیں اور فرہنگ نو لین' کے عنوان سے ہے۔مضمون نگار موصوف نے مسائل کا آغاز فرہنگ آصفیہ (سال اشاعت ۱۹۱۰ء) سے کیا ہے۔ حالانکہ یہ بحث اردولغت کے آغاز لیعنی اٹھار ہویں صدی سے اُٹھانی چا ہیے تھی۔لغت نو لیلی کا آغاز انگریزوں نے اپنی ضرورت پوری کرنے کے لیے کیا بعد میں ہندوستانی اس میدان میں اثر ہے۔ بہر کیف یہ بحث صرف فرہنگ آصفیہ،نوراللغات اور جامع اللغات (خواجہ عبدالمجید) کے گرد گھوم کررہ گئی۔ میں الزے۔ بہر کیف یہ بحث صرف فرہنگ آصفیہ،نوراللغات اور جامع اللغات کا سال اشاعت سے ۱۹۵۳ء میں شاکع ہوئی۔ جامع اللغات کا سال اشاعت میں متروکات کی شمولیت پر بحث کرتے ہوئے اس انگریزی لغت نولی میں ایک ترقی یافتہ فن قرار دیا ہے اور اس کے لیے ایک اگریزی اصطلاح آری ٹیکٹ (Architecht) استعال کی ہے۔ بیا طلاع میرے لیے بالکل

دبسید اپریل تا عمبر <u>ایان</u>

نئی ہے اور کسی انگریزی لغت میں بھی اس لفظ کو اس معنی (متروکات کی شمولیت) میں استعال کی ہے۔ اسی طرح تلفظ پر بحث کرتے ہوئے انگریزی میں ایس کا تلفظ اب زیڈ بحث کرتے ہوئے انگریزی میں ایس کا تلفظ اب زیڈ میں مونا آیا ہے۔ ویکھئے Oxford ہونے لگا ہے۔'' حالانکہ یہ اب نہیں ہوا ہے ایس کا تلفظ ہمیشہ سے زیڈ (Z) ہی ہوتا آیا ہے۔ ویکھئے English Dictionary, 2nd edition, 1989۔

لغتِ اصطلاحات کی بھی مضمون نگار نے بات کی ہے کین وہ بھی صرف ترقی اردو بیورو کی حد تک۔اصطلاحات سازی کاسب سے بڑا کام بابائے اردو کی سر پرستی میں دارالتر جمہ عثمانیہ، حیدر آباد میں ہواتھا۔ بیرجے ہے کتقسیم ہند کے بعد ہندوستان میں اس سلسلے میں کوئی زیادہ یابڑا کام نہیں ہوالیکن پاکستان میں ''مقتدرہ قومی زبان' نے اس میں خاصہ کام کیا ہے اور مختلف موضوعات کی اصطلاحات برلغات شائع کی ہیں۔

دوسرامضمون'' اردومیں حوالہ جاتی کتب'' کے عنوان سے ہے یعنی اردومیں Reference Books۔ یہ موضوع بڑا ہی اہم ہے اور بیر حقیقت ہے کہ اس اہم موضوع پر اب تک نہیں لکھا گیا ہے صرف نیم فاطمہ کی ایک کتاب'' اردو میں حوالجاتی کتب'' کے نام سے ہے کیکن وہ بھی ناقص اور ناکمل ۔ اس لحاظ سے ڈاکٹر جمیل اختر کا پہضمون کا فی اہم ہے۔ لائبر بری سائنس کے اصول کے مطابق Reference Books کو درج ذیل سات شقوں میں تقسیم کیا

گیاہے:

(ا) قاموس العلوم (Encyclopaedias) فعات (Dictionaries)

(Yearbooks) انا کیٹریز (Directories) کا کیٹریز (۳)

(۵) سوانچی ماخذ (Biographical Sources)

(Geographical Sources)جغرافیائی ما خذ

(2) كتابيات واشاريه جات (Biographies & Indices

ان ساتوں شقوں میں انگریزی میں تو کتابیں دستیاب ہیں لیکن اردو میں ان کی بہت کی ہے لہذا اردو کے مزاج کو سمجھتے ہوئے ہمیں اپنی ضرورت کے مطابق ریفنس ٹولز کی حد بندی کرنی پڑے گی۔ مثلاً انگریزی میں Biographical dictionaries خاصی بڑی تعداد میں موجود ہیں لیکن ہمارے ہاں ایسی کوئی چیز نہیں۔ ہاں پچھلے دس پندرہ برسوں میں اس طرف لوگوں نے تو جہہ کی ہے اور پچھ سوانحی لغات (Biographical dictionaries)

منظرعام پرآئی ہیں۔۔ان کی وجگہ پر تذکروں کا ایک بڑا ذخیرہ اردوادب میں موجود ہے ہم اس سے کام چلاسکتے ہیں۔

اردو میں یوں تو انسائکلو پیدیا بہت سارے ہیں لیکن کسی کو ہم معیاری نہیں کہہ سکتے سوائے دائرہ معارف اسلامیہ کے جوجامعہ پنجاب، لا ہور سے ۲۲ جلدوں میں شائع ہوا ہے۔ ڈاکٹر جمیل اختر نے ترقی اردو بیورو سے شائع ہونے والی اردوانسا ئیکلو پیڈیا کا فرکر کیا ہے۔اسے کسی بھی طرح معیاری قرار نہیں دیا جاسکتا ہے۔ حالانکہ انسا ئیکلو پیڈیا کا وجود کتب مراجع میں اول نمبر پر ہے۔ یہوہ بنیادی ریفرنس ٹول ہے جس سے آئھیں بندکر کے حوالہ لیاجا تا ہے اوراس حوالے کی معیار نہیں کہ اس میں شامل کی معیار نہیں کہ اس میں شامل کی معیار نہیں کہ اس میں شامل مضامین کومتند قرار دیا جا سکے۔ شخت نمونہ از خروارے کے طور پر صرف ایک مثال: جلد سوم میں، جوسا جیات پر مشتمل ہے، مضامین کومتند قرار دیا جا سکے۔ دیوں بیت سے کہ ایک جگہ ان کا اندراج ''آ دم اسمتھ پر مضمون شامل ہے۔ دیوں بیت اور دونوں کے لکھنے والے الگ الگ۔ مزید دیج سپ بات یہ کہ دونوں نے آدم سمتھ کے دونوں دوعلیحدہ مضمون ہیں اور دونوں کے لکھنے والے الگ الگ۔مزید دیج سپ بات یہ کہ دونوں نے آدم سمتھ کے سوائحی خاکے میں بھی غلطیاں کی ہیں۔ دونوں میں سے سے جے مانا جائے گاری بیت اور دونوں کی تین دونوں کی تین جو اس کے معیار کوگراتی ہیں۔ بین خواص کے آخر میں ماخذ کا ذکر ہے کہ اس مضمون کی تیاری میں کن کن کتب و بیں جو اس کے معیار کوگراتی ہیں۔ نیز نہ تو مضمون کی آخر میں ماخذ کا ذکر ہے کہ اس مضمون کی تیاری میں کن کن کتب و

فاضل مضمون نگار نے اس انسا ئیکلوپیڈیا کے ایڈیٹران چیف پروفیسرفضل الرحمٰن کومسلم یو نیورٹی کا وائس چانسلر کھھا ہے (ص ۱۸۷) حالانکہ وہ پرووائس چانسلر (P.V.C) تھے۔

بلاشبہ پاکتان کا ادارہ ''مقدرہ قومی زبان''اس لحاظ سے قابل تعریف ہے کہ اس نے اردومیں کتب مراجع کی اشاعت میں ایک نمایاں رول ادا کیا ہے۔ برصغیر میں اس نہج سے اس کا مقابلہ کوئی دوسرا ادارہ نہیں کرسکتا ہے۔ فاضل مضمون نگار نے متقدرہ کی مطبوعات کی ایک فہرست دی ہے اور اس سے قبل تحریر کیا ہے کہ ''مقدرہ کی جانب سے اب تک درج ذیل حوالہ جاتی کتب شائع ہو کر منظر عام پر آپھی ہیں۔''اس جملے سے یہ پیا چاتا ہے کہ ضمون نگار نے متقدرہ کی سجی مطبوعہ کتب کی فہرست پیش کی ہے حالانکہ انھوں نے فقط سترہ کتابوں کا ہی ذکر کیا ہے۔مقدرہ اس سے گئی گنازیادہ حوالہ جاتی کتب شائع کر چکا ہے۔مضمون نگار نے غالبًا کسی ایک لا بہریری میں موجود مقدرہ کی مطبوعات سے استفادہ کیا ہے اس سے بیٹر سے بیٹر سے بیٹر سے بیٹر کیا ہے۔ مضمون نگار نے غالبًا کسی ایک لا بہریری میں موجود مقدرہ کی مطبوعات سے استفادہ کیا ہے اس سبب یہ فہرست ناقص اور نامکمل رہ گئی۔

مضمون کے آخری حصے میں مضمون نگارنے پاکستان کے حوالے سے حوالجاتی کتب پر گفتگو کی ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ پاکستان میں ہندوستان کے مقابلے حوالجاتی ادب پر زیادہ کام ہوا ہے۔ پاکستان کے حوالجاتی ادب کے لیے ایک علیحدہ مضمون متقاضی ہے۔امید ہے مضمون نگاراس موضوع پر علیحدہ سے ایک مضمون سپر دقر طاس کریں گے۔

ا گلامضمون اردورسائل کی اشاریہ سازی پر ہے۔ یہ صنمون بھی پچھلے دونوں مضامین کی طرح نہایت ہی اہم اور انفرادی نوعیت کا حامل ہے۔ حالانکہ اس موضوع کو اچھوتا نہیں کہا جاسکتا کیونکہ اس سے قبل کی مضامین اردورسائل کی اشاریہ سازی پر لکھے جا چکے ہیں۔ ہاں! اچھوتا ان معنوں میں ہے کہ ہندوستان میں اس قدر معلوماتی اور تفصیلی مضمون ککھنے

کا کریڈٹ ڈاکٹر جمیل اختر کوہی جاتا ہے۔

رسائل کی اشاریہ سازی، میں اس اصطلاح سے اختلاف کرتا ہوں کیونکہ اشاریہ جے انگریزی میں اس اصطلاح سے اختلاف کرتا ہوں کیونکہ اشاریہ جے انگریزی میں کتاب کے مختلف موضوعات تک پہنچنے کے لیے ایک لفظی اشارے لکھے جاتے ہیں۔ یہی وہ اشارہ ہوتا ہے جسے اشاریہ کہا جاتا ہے۔ اردو کتا بوں میں اس طرح کے اشاریے کا ابھی بھی فقد ان ہے۔ جبکہ انگریزی کی تقریباً سبجی کتا بوں میں ایسے اشاریے موجود ہوتے ہیں جن کی مدد سے قاری اپنے خاص مطلوبہ موضوع تک باسانی پہنچ جاتا ہے، اسے کممل کتاب پڑھنے کی ضرورت نہیں ہوتی ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ اردواس معاصلے میں ابھی بھی بہت پیچھے ہے۔

مضمون نگاری اس بات سے میں صدفیصد اتفاق کرتا ہوں کہ کسی رسالے کے مشتملات کی نقل کو اشاریہ نہیں کہا جاسکتا۔ یہ مشتملات کی فہرست سازی ہے جوزیادہ سودمند نہیں۔ آج کل اشاریہ سازی اسی کو سمجھا جارہا ہے اور ہر شخص اسی روش پرچل کرایک اشاریہ تیار کر لیتا ہے۔

ہر ہو الہوں نے حسن برسی شعار کی

اس کی ایک تازہ ترین مثال ماہنامہ دلگداز کا اشاریہ (مرتبہ محمد قمر سلیم) ہے جس میں ہر ماہ کے شارے کے مشتملات کومن وعن فقل کردیا گیا ہے۔

اردومیں رسائل کی اشاریہ سازی کا آغاز کب ہوااس کی کوئی حتمی تاریخ تو طخ ہیں کی جاسکتی جیسا کہ ڈاکٹر جمیل اختر نے بھی لکھا ہے۔ اشاریے کی سائنٹفک شکل تو نہیں لیکن اتبدائی صورت سرسید نے ضرور پیش کی تھی۔ اپنے رسالے ''تہذیب الاخلاق'' کے ایک سال کممل ہوجانے پرایک سال کی مکمل فائل میں شائع شدہ مواد کوالفبائی ترتیب دے کرایک صفحہ پرانھوں نے شائع کیا جس کا مقصد انھوں نے اس طرح واضح کیا:

#### اطلاع

اس صاحبوں کوجن کے پاس تہذیب الاخلاق سنہ ۱۲۸ انظری ہے مناسب ہے کہ اب اس کو ایک جلد میں مجلد فر مالیں اور یہ دوورقہ جس میں پہلا ورق بطور ٹائیٹل پہنچ کے ہے اور دوسرے ورق پر فہرست مضامین ہے اس جلد کے اول لگادیں تاکہ وہ سب پر چے بصورت کتاب کے بن جاویں اور فہرست سے مضامین کا نکالنا جب چاہیں آسان ہو جائے۔

سرسید کا بیہ جملہ که ' فہرست سے مضامین کا نکالناجب چاہیں آسان ہوجائے'' دراصل اشار بیر کا منشاء وطعمع نظر اور نقطهُ آغاز ہے۔اسی طرز پر ماہنامہ معارف (اعظم گڑھ) بھی ہرجلد (جوچیشاروں پرمشتمل ہوتی ہے) کے خاتمے پراس جلد میں شائع شدہ تحریروں کوعنوان واراور مصنف وارتر تیب دے کرشائع کرتا ہے۔ ابريل تا تمبر المائع

اس میں شکنہیں کہ ڈاکٹر عابدرضا بیدارصاحب نے ''علوم اسلامیہ کی انسا ئیکلوپیڈیا'' کے عنوان سے ماہنامہ معارف (اعظم گڑھ) کا موضوعاتی اشاریہ شائع کر کے سائنٹلک طرز کی بنیاد ڈالی۔اس کے بعدا پنی نگرانی میں انھوں نے اردورسائل کے جتنے بھی اشاریے تیار کرائے وہ بھی موصوعاتی ہیں۔

ڈاکٹر جمیل اختر نے اردواشاریوں کی ایک فہرست اپنے مضمون میں پیش کی ہے لیکن وہ ناقص اور نامکمل ہے۔
رسالہ کہان سے شائع ہوتا تھا؟ وقفہ اشاعت کیا تھا؟ اس کا اشاریہ ساز کون تھا؟ یہ اشاریہ کہاں شائع ہوا؟ یہ سب معلومات
نہیں دی گئی ہیں ۔مضمون نگار کا یہ دعویٰ بھی درست نہیں کہ'' اشاریہ آجکل کو چھوڑ کر بقیہ تمام اشاریے نہایت ہی غیر
سائنٹفک ہیں۔'' بیدارصاحب کی نگرانی میں خدا بخش لا نبر رہی سے شائع ہونے والے بھی اشاریے سائنٹفک ہیں۔ یہاں
تک کہ موضوعات کا انتخاب اور ترتیب بھی سائنٹفک ہے۔ اگر اسی نہج پر سارے اشاریے ترتیب دیے جا کیس تو اردواشاریہ
سازی کا معیار بھی بلند ہوگا اور استفادہ کرنے والوں کو آسانیاں بھی فرا ہم ہوں گی۔

ڈاکٹر ضیاءالدین انصاری (مرحوم) کے مرتب کردہ تہذیب الاخلاق کے اشاریے کو مضمون نگار نے ''عمدہ اشاریہ' کے نام کے مرتب کردہ تہذیب الاخلاق کے اشاریہ' کے زمرے میں نہیں اشاریہ' کھا ہے۔ شاید ضمون نگار موصوف نے بیا شارید یکھا نہیں ہے ور نہ اسے وہ ''عمدہ اشاریہ' کے زمرے میں نہیں رکھتے کیونکہ اس میں سرسید کے'' تہذیب الاخلاق' کے مضامین کوالفبائی ترتیب دے دی گئی ہے۔ اسی طرح مضمون نگار وں کے نام کو بھی الفبائی ترتیب سے رکھ دیا گیا ہے۔ اسی لیے اس اشاریے کا نام بھی ''متدرجات تہذیب الاخلاق' رکھا گیا ہے۔ اسے اشاریہ سازی کا نمونہ نہیں بلکہ فہرست سازی کا ''نمونہ' ضرور کہا جاسکتا ہے۔

مجھے حیرت ہے کہ مضمون نگار موصوف نے وضاحتی اشاریوں کی افادیت سے انکارکیا ہے۔ حالانکہ وضاحتی اشاریہ استفادہ کرنے والوں کوزیادہ آسانیاں اور زیادہ معلومات فراہم کرتا ہے۔ بہت سارے عنوانات ایسے ہوتے ہیں جن سے متن کے موضوع کا پتانہیں چلتا ہے۔ ایس حالت میں دوتین جملوں کی وضاحت مستفدین کو تلاش میں سہولت بہم پہونچاتی ہے۔ باں اشاریہ ساز کواس بات کی ضرور کوشش کرنی چاہیے کہ یہ وضاحت دوتین جملوں سے زائد نہ ہو۔ بعض لوگوں نے اشاریہ میں وضاحت کی چگہ مضمون کی تلخیص دے دی ہے جو مناسب نہیں۔

اشاریہ سازی کے لیے کسی حد تک یہ بھی ضروری ہے کہ اشاریہ بنانے والا یا رہنمائی کرنے والا پکھ نہ پکھ لائبر بری سائنس کے اصولوں ہے بھی واقف ہو۔ آجکل اردور سائل کے جواشاریے بنائے یا بنوائے جارہے ہیں اُن میں پیشتر لوگ لائبر بری سائنس سے قطعی نابلد ہیں۔ وہ اسے نہایت ہی آسان کا میں مجھ کر اس کا بیڑا اٹھا لیتے ہیں۔ چونکہ ڈگری لینا اُن کا مقصد ہوتا ہے اس لیے جیسے تیے مشتملات کو نقل کر کے کتا بی صورت میں جمع کر دیتے ہیں۔ اللہ اللہ خیر صلا۔

اشاریفن تحقیق کا پہلازینہ ہوتا ہے۔ کوئی بھی تحقیقی کام کرنے کے لیے محقق کوسب سے پہلے اشاریوں ہی سے مدد لینی پڑتی ہے۔ ہندوستان کی مختلف یو نیورسٹیوں میں ایم فل کی ڈگری کے لیے جواشاریے تیار کرائے گئے اُن کی بھی نوعیت کچھالیں ہی ہے۔ ڈاکٹر جمیل اختر نے ایم فل کے لیے تیار کیے گئے اشاریوں کی ایک نامکمل فہرست بھی پیش کی ہے۔ لیکن یہ فہرست بھی غالبًا بہت ہی عجلت میں بنائی گئی ہے کیونکہ کہیں اشاریہ ساز کا نام نہیں کھا ہے (جیسے سے ماہی دلگداز

کاا شاریہ ص ۲۰۷)، کہیں اشاریہ ساز کا نام غلط ہے (جیسے سید حامد علی کی جگہ سید عامر علی ص ۲۰۷)، کہیں اشاریہ کی تحکیل کا سال درج نہیں (جیسے دلداز ،الناظر ، نگاروغیرہ ،ص ۲۰۷) غرض بی فہرست افراط وتفریط کا شکار ہے۔مضمون نگار موصوف اگر تھوڑی اور محنت کرتے توان اشاریوں کی ایک جامع اور کلمل فہرست بنا سکتے تھے امید ہے وہ اب اس پر دھیان دیں گے۔

عبدالقوی دسنوی کی''ایک اورمشرقی کتب خانه''رسائل کی فهرست نہیں (ص۲۱۳) بلکه کتب خانه دیسنه کا، جو اَب خدا بخش لائبریری میں ضم ہو چکا ہے، تعارف ہے۔

خدا بخش لا بمریری ہندوستان کا وہ واحدادارہ ہے جس نے اشاریہ سازی کے سلسلے میں قابل ذکر کام کیا ہے۔
اس کی طرف سے ایک سلسلہ شروع ہوا تھا اردور سائل کے ایک سال کے تمام شاروں کے مشتملات والے صفحہ کو یکجا کر شائع کرنے کا۔ اس کا نام'' اردور سائل ۱۹۹۲ء میں'''' اردور سائل ۱۹۹۳ء میں'' ازیں قبیل اس کی پانچ جلدیں شائع ہوئی تھیں لیکن ڈاکٹر عابدر ضا بیدار صاحب کے متفاعد ہونے کے بعد بیسلسلہ بند ہوگیا۔ اس طرح خدا بخش لا بمریری میں دس سالہ اشاریہ بھی تیار کرایا گیا تھا جس کا عنوان تھا''اردوا دب ۱۹۸۲ تا ۱۹۹۲ء''۔ اس میں دس سال میں شائع ہونے والے معیاری مقالات ومضامین کو موضوعاتی ترتیب سے رکھا گیا تھا یہ ایک بہترین کوشش تھی افسوس کی بیدار صاحب کی سبک دوثی کے بعد کت خانہ خدا بخش سے مسلسلہ بند ہوگیا ہے۔

#### آن قدح بشکست و آن ساقی نماند

آخری مضمون جس پر میں تبھرہ کرناچا ہتا ہوں اس کاعنوان ہے''اردو میں مخطوطات کی فہرست سازی'' مضمون پڑھنے کے بعد احساس ہوا کہ اس عنوان میں لفظ'' میں'' زائد ہے اس کاعنوان''اردو مخطوطات کی فہرست سازی'' ہونا چاہیے تھا کیونکہ اس مضمون میں مضمون نگار نے اردو مخطوطات کی اُن فہرستوں کا بھی ذکر کیا ہے جود مگر زبانوں میں ترتیب دی گئی ہیں۔اگر''اردو میں مخطوطات .....'' کوچھے مان لیا جائے تو اس مضمون میں صرف اُنہیں فہرستوں کا ذکر ہونا چاہیے تھا جواردوزبان میں ترتیب دی گئی ہیں لیکن ایسانہیں ہے۔

میرے خیال میں یہ صعمون اپنے موضوع کے لحاظ سے اس مجموعے کا ہم ترین صعمون ہے۔ صعمون نگارنے اس مضمون کے لیے خاصہ مواد بھی اکھی ہم پہنچائی ہیں لیکن افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ وہ ان معلومات کو سلیقے سے پیش کرنے میں کامیاب نہ ہو سکے۔جبیبا کہ میں نے ابتدا میں ہی لکھا ہے کہ تحقیقی مضمون لکھنا پل صراط پر چلنے کے مترادف ہے۔ بہت سنجل سنجل کرا گا قدم رکھنا پڑتا ہے۔ مضمون لکھنے کے بعد اسے بار بار پڑھنا چا ہے۔ ہر اطلاع صحیح اور متند ہونی چا ہے کیون کہ تحقیقی مضمون سی دوسر تحقیقی مضمون یا تحقیقی کتاب کا ماخذ بن سکتا ہے۔

تحقیق کی راہ کہیں بھی مسدودنہیں ہوتی ہے۔نئ نئ تحقیقات ومعلومات سامنے آتی رہتی ہیں۔ محقق کوان سے باخبرر ہنا چا ہے اورا گلے اڈیشن میں اس نئ تحقیق واضا نے کو ضرور شامل کرنا چا ہے نیزنئ تحقیق کا نتیجہ اگر پچپلی تحقیق کی رد میں ہو تو پچپلی تحقیق کو کا لعدم قرار دینا چا ہے جبیبا کہ قاضی عبدالودود نہایت فراخ دلی سے کیا کرتے تھے۔مضمون نگار کے دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

قاضی مقالہ نگار نے اردو مخطوطات کی فہرست سازی کے آغاز کا سہراٹیپوسلطان کے کتب خانے کے مخطوطات کے فہرست ساز Charles Stewart کے سر باندھا ہے جس کی فہرست ۱۸۰۹ء میں یو نیورٹی پرلیں، کیمبرج سے شائع ہوئی تھی۔ یہا طلاع حقیقت پربٹن ہے اس طرح کی اور دیگر فہرستوں کا بھی ذکر کیا گیا ہے لیکن کسی میں اس بات کا ذکر نہیں ہے کہ اردو مخطوطات کی تعداد کتنی ہے؟ مثلاً اشپر نگر کی فہرست، ایڈورڈ رہٹسک کی فہرست، ہرمن استھے کی فہرست رہنے کو فہرست وغیرہ۔ (استھے کو مضمون نگار نے اید رکھا ہے، ص۲۲۳، جو مجھے نہیں ) بلوم ہارٹ کی فہرست وغیرہ۔

مقالہ نگار نے س۲۲۰-۲۲ پرایشیا ٹک سوسائٹی کے کتب خانۂ ولیمز اور فورٹ ولیم کالج میں موجود مطبوعہ اور قلمی کتابوں کی ایک فہرست نگار کا کام ظہیر علی ہر بلوی لکھا ہے۔ فہرست نگار کا کام ظہیر علی ہر بلوی لکھا ہے۔ فہرست نگار کا نام ظہیر علی نہیں بلکہ ظہور علی ہے اور اس میں کتب خانۂ ولیمز کا کوئی ذکر نہیں۔ اس فہرست کاعنوان اس طرح ہے'' فہرست کتب قلمی ومطبوع کتب خانہ ایشیا ٹک سوسیٹی مع کتب کالج فورٹ ولیمہ یعنی مدرستا آگریزی شہر کلکتہ کہ بہ نقل وتحویل دریں کتب خانہ رسیدہ'' مقالہ نگار موصوف نے اس میں مخطوطات ومطبوعات کی تعداد ۱۹۲۲ ہتائی ہے جب کہ اس کیٹلاگ کے س) پریہ تعداد ۲۲۵۵ تحریر ہے۔

ڈاکٹر جمیل اختر نے ایتھے کی مرتبہ بوڈ لین لائبریری کی فہرست کا سال اشاعت ۱۸۸۹ء کھا ہے اور اس میں مخطوطات کی تعداد اور ترتیب کی نوعیت سے لاعلمی کا اظہار کیا ہے۔ بوڈ لین لائبریری کا کیٹلاگ جلدوں پر مشمل ہے۔ دونوں جلدوں کا عنوان ایک ہی ہے جو دراصل Series Title ہے۔ Series Title ہوئی کا عنوان ایک ہی ہے جو دراصل Turkish, Hindustani and Pushto Manuscripts in the Bodlien Library پہلی جلدصرف فاری مخطوطات پر مشمل ہے اور ایتھے کے ساتھ سے فاؤ (Sachau) کا نام بھی مرتب کی حیثیت سے شامل ہے۔ یہ جلد ۱۸۸۹ء میں شائع ہوئی۔ دوسری جلد پیش نظر مضمون کی ضرورت کو پورا کرتی ہے جس مین ترکی، ہندوستانی (اردو)، پشتو اور اضافی فاری مخطوطات (جو پہلی جلد میں شامل ہونے سے رہ گئے تھے) کا ذکر ہے۔ اسے تنہا صرف ایتھے نے بہتو اور اضافی فاری مخطوطات (جو پہلی جلد میں شامل ہونے سے رہ گئے تھے) کا ذکر ہے۔ اسے تنہا صرف ایتھے نے ترتیب دیا اور بیہ ۱۸۹۹ء میں آکسفور ڈسے شائع ہوئی۔ اس میں ۲۳ اردومخطوطات کا ذکر ہے۔

انڈیا آفس لائبرری کی فہرست ۱۹۲۲ء میں نہیں بلکہ ۱۹۲۲ میں شائع ہوئی (ص۲۲۳)۔

ڈاکٹر جمیل اختر ہندوستان میں اردومخطوطات کی فہرست سازی کے آغاز کا کریڈٹ مقبول بک ایجنسی مدراس کو دیتے ہیں۔مضمون نگار کی اطلاع کے مطابق'' ۱۹۱۲ء اور ۱۹۲۹ء میں .....اس ادارے نے کتب خاندعا م اہل اسلام مدراس میں موجود ۳۴۹۳ مخطوطات کی موضوعی فہرست تیار کرائی۔' اس تفصیلی اطلاع میں کئی باتیں غلط ہیں۔ اول تو یہ کہ فہرست میں ۱۹۱۲ء اور ۱۹۲۳ء میں شاکع ہوئیں ، دوئم ۳۴۹۳ مخطوطات کی فہرست نہیں بلکہ اس میں ۱۳۵۲ ہے ،سوئم کتابوں کا ذکر ہے جن میں ۱۹۲ مخطوطات اور ۱۹۲۷ء شید مطبوعات ہیں۔ ان مخطوطات میں اردومخطوطات کی تعداد ۲۲ ہے ، سوئم

ابریل تا سمبر کاناء

ہندوستان میں اردو مخطوطات کی فہرست سازی کا آغاز مقبول بک ایجنسی کی فہرست سے نہیں بلکہ ایڈورڈ رہشک کے ذرایعہ بنائی گئی ملا فیروز لائبریری ، بمبئی کے مخطوطات کی فہرست سے ہوتا ہے جو ۱۸۷۳ء میں شائع ہوئی تھی اس کا ذکر مضمون نگار نے بھی کیا ہے لیکن سال اشاعت ۱۸۷۱ء کی جگہ ۱۹۷۳ء کر دیا ہے غالبًا اس لیے مقبول ایجنسی کی فہرست کو اولیت کا درجہ دے بھی کیا ہے ۔ لیکن سال اشاعت ۱۸۷۱ء کی جگہ ۱۹۷۱ء کی جگہ ۱۹۷۱ء کی فہرست احمد محی دے دیا۔ اس کے بعد نواب فیلسوف جنگ بہا در (حیدر آباد) کے کتب کا نمبر آتا ہے جس کے مخطوطات کی فہرست احمد محی الدین سین فاروقی نے مرتب کر'' فہرست کتب خانہ سردار الحکما نواب فیلسوف جنگ مرحوم' کے عنوان سے طبح مشمی ، دکن سے ۲۰۹۱ء میں شائع کیا۔ اس فہرست میں ۱۱۲ دو مخطوطات کا ذکر ہے۔ اس کے بعد کتب خانہ آصفیہ کے وبی ، فارتی اور اردو مخطوطات و مطبوعات کی مشتر کے فہرست کا نمبر آتا ہے جس کا سال اشاعت ۱۹۱۳ء اور ۱۹۱۵ء اور ۱۹۱۳ء ہے (ص۲۲۲)۔ اس فہرست کے مرتب سید تصد لیق سین الکاظمی النیشا پوری تھے۔ ۱۹۱۳ء میں بی نواب عزیز جنگ بہا درولا کا ذخیر ہ کتب جو ایشیا نئی سوسائٹی میں کہ ۱۹۰۱ء میں منتقل ہو گیا تھا۔ اس کا کیٹلاگ بعنوان طاحت کا مطاب کی بوا۔ اسے ایشیا نئی سوسائٹی میں کہ ۱۹۱۹ء میں منتقل ہو گیا تھا۔ اس کا کیٹلاگ بعنوان Haiderabad Collection of Manuscripts and Printed Books الشیا نئی سوسائٹی نے شائع کیا۔

جامع مسجد جمینی سے وابستہ مدرسہ محمد بیر کے کتب خانے کی فہرست ۱۹۲۱ء میں نہیں بلکہ ۱۹۲۲ء میں شائع ہوئی۔ ( ص۲۲۳)

پروفیسر محرشفیج کی مرتبہ فہرست'' خزائن مخطوطات کتاب خانہ ریاست کپور تھلہ'' (ص ۲۵-۲۲) علیحدہ کتابی صورت میں تو نہیں شائع ہوئی لیکن بیان کے مجموعہ مقالات (مقالات مولوی محمد شفیع، جلد دوم، مرتبہ احمد ربانی مجلس ترتی ادب لا ہور، ۱۹۷۲ء) میں شامل ہے۔ اس فہرست کے ذکر کی اس مضمون میں ضرورت نہیں تھی کیونکہ بید فارسی وعربی مخطوطات و نا در مطبوعات کی فہرست ہے۔ مخطوطات کے ذیل میں فقط ایک اردومخطوطے کا ذکر ہے۔ اس طرح سے اگر رسائل میں شائع شدہ فہرستوں کوشامل کیا جائے تو ان کی تعداد سوسے بھی تجاوز کر جائے گی۔ میں نے بھی اس تعارف میں صرف اُنہیں فہرستوں پر روشنی ڈالنے کی کوشش کی ہے جن کا ذکر ڈاکٹر جمیل اختر نے کیا ہے۔ اردومخطوطات کی وہ فہارس جو کتابی شکل میں بیں اور جن کا ذکر مقالہ نگار نے نہیں کیا ہے۔ اُن کی تعداد بھی بیاس سے زائد ہوگی۔

رائل ایشیا ٹک سوسائیٹی ،جمبئی کے مخطوطات کی فہرست اے۔ائے۔فیضی نے تیار کی تھی جو کہ کلکتہ کے نہیں بلکہ جمبئی کے ایشیا ٹک سوسائیٹی جزئل میں شائع ہوئی تھی۔(ص۲۲۵)

نصیرالدین ہاشی نے حیدرآ باد دکن کے عبائب خانہ کی ۱۳ اردوقلمی کتابوں کی ایک وضاحتی فہرست تیار کی تھی (فاضل مضمون نگار نے مخطوطات کی تعداد گیارہ کھی ہے جوشیح ہے) جونوائے ادب، بمبئی میں دونسطوں میں نہیں بلکہ تین فسطوں (جنوری، ایریل، جولائی ۱۹۵۵ء) میں شائع ہوئی تھی۔

نصیرالدین ہاشی نے''سٹٹرل ریکا ڈ آفس کی اردوقلمی کتابیں'' کے عنوان سے ۲۴مخطوطات کا تعارف کھھا تھا جو پہلے ہندوستانی اکیڈمی ،الہ آباد کے آرگن'ہندوستانی' میں ۱۹۳۵ء میں شائع ہوا پھرنظر ثانی اوراضا نے کے ساتھ سہ ماہی

نوائے ادب بہبئی میں (الد آباذ ہیں جیسا کہ ضمون نگار نے لکھا ہے) ایک قسط میں نہیں بلکہ دوقسطوں (اپریل ۱۹۵۱ءاور جولائی ۱۹۵۲ء) میں شاکع ہوا ہے (ص۲۲۷)۔ اسی طرح کتب خاندانجمن ترتی اردو کے مخطوطات کی فہرست سہ ماہی اردو میں نہیں بلکہ تین قسطوں (مارچ ۵۳ مجولائی ۵۳ اور شمبر ۱۹۵۱ء) میں شاکع ہوئی ہے (ص۲۳۵)۔ ادب میں دوقسطوں میں نہیں بلکہ تین قسطوں (مارچ ۵۳ مجولائی ۵۴ اور شمبر ۱۹۵۱ء) میں شاکع ہوئی ہے (ص۲۳۵)۔ کتب خاند آصفیہ سر کارعلی حیدر آباد کے مخطوطات کی فہرست مرتب کی گئی بیے فہرست چار جلدوں میں مرتب ہوئی ہے' ص۲۲۹)۔ جن چار جلدوں کاذکر کیا گیا ہے وہ اول تو صرف مخطوطات کی فہرست نہیں بلکہ مطبوعات اور مخطوطات ہردو کی فہرست ہیں، دوم یہ کہا تھا میں شاکع ہوئی بلکہ چاروں جلدیں حسب تر تیب ۱۹۱۳ء، ۱۹۱۳ء ور ۱۹۳۸ء ورد کتب میں شاکع ہوئی بلکہ جاروں جلدیں حسب تر تیب ۱۹۱۳ء، ۱۹۱۳ء ورد کتب میں شاکع ہوئی باک مولوطات پر شمتل کیٹلاگ دوجلدوں میں'' فہرست مشروح بعض کتب قلمیہ مخرونہ کتب خانہ آصفیہ سرکارعائی' کے عنوان سے ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئی سالئع ہوئی ورد کتب خانہ آصفیہ سرکارعائی' کے عنوان سے ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئی سالئع ہوئی بالے دوجلدوں میں '' فہرست مشروح بعض کتب قلمیہ مخرونہ کیں خانہ آصفیہ سرکارعائی' کے عنوان سے ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئی سالئع ہوئی سالئع ہوئی سالئع ہوئی سالئع ہوئیں شاکع ہوئیں ان کے عنوان سے ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئی سالئع ہوئیں شاکع ہوئیں ان کے عنوان سے ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئیں ہوئیں شاکع ہوئیں ان کے عنوان سے ۱۹۳۸ء میں شاکع ہوئیں شاکع ہوئیں ہوئی سے کوئی نور سے سالو اور سے سے کوئی ہوئی سے سے کوئی سے سے کوئی سے سے کوئی سے سے کوئی ہوئی سے سے کوئی سے سے کوئی ہوئی سے کوئی سے سے کوئی ہوئی سے کا سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کر سے سے کوئی سے کوئیل سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کر سے کا سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کر سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کوئی سے کر سے کوئی سے کر سے کوئی سے کوئی سے کر سے کوئی سے کر سے کوئی سے کر سے کوئی سے کر سے کرنے کوئ

وکوریه میموریل کلکته کے مخطوطات کی فہرست کے مرتب جاویدا قبال (مضمون نگار نے جوابدا قبال لکھا ہے) نہیں بلکہ N.R. Ray ہیں۔ جاویدا قبال نے اس فہرست پرصرف تعارف لکھا ہے (ص۲۳۳) فہرست مخطوطات اسلامی گورنمنٹ اور نیٹل لائبر ری مدداس کے مرتب کا نام سرامنیم شاستری (ص۲۳۳۳) نہیں بلکہ (Subrahmanya Sastri) ہے۔

نیشنل لائبر ری کلکتہ کے اردو مخطوطات (ہفت روزہ ہماری زبان علی گڑھ، کیم جنوری ۱۹۲۹ء) کے مرتب کے نام کی جگہ مصنف نے 'نامعلوم' کھاہے، مرتب کا نام محمد عمران ہے (ص۲۳۵)

محولہ بالا ان تمام خامیوں اور کمیوں کے باوجود مجھے یہ کہنے میں ذرا بھی تامل نہیں کہ ڈاکٹر جمیل اختر کے یہ سارےمضامین قابل مطالعہ ہیں۔ یہ مراجع کی حیثیت رکھتے ہیں اور ہروانِ تحقیق کے لیے شعل راہ بن سکتے ہیں۔
''تقید کے نئے افق'' کے ناشرخودمصنف ہیں۔ قیت ڈیڑھ سورو پئے ہے جومناسب ہے۔اسے کتابی دنیا، اسلامی نواب مرزا،محلّہ قبرستان، ترکمان گیٹ، دبلی۔ ۲ سے منگوایا جا سکتا ہے۔

\*\*\*

**سیدنورعالم مصباحی** ریسرچ اسکالر، شعبه فارسی

ریرن مسلم یو نیورسی علی گڑھ

## شاه وجيدرا مپوري كى نعتيه شاعرى: ايك جائزه

چکیدہ: حضرت مولانا شاہ و جیہ الدین قادری مجد دی کا شمار بہند وستان کے صوفیہ کجار میں ہوتا ہے ان کے تبلیغی کامول نے ہزاروں دلوں کو دین متنین کی روشنی سے منور ہونے مدد کی ،اصلاحی اور تبلیغی کاموں کے ساتھ درس و تدریس سے بیحد لگائور ہاجس کی مثال رامپور کامد رسہ فرقانیہ ہے جو کہ ان کی فائقاہ میں ہی موجود ہے ،مولانا چو تکہ صوفی تھے لہذا جب عثق کا جزیہ ذہن و دل کو پوری طرح اپنی گرفت میں لے لبیتا تو عثق شعر کی شکل میں قرطاس پر جلوہ گرہونے گئتا تھا یہی وجہ ہے کہ ان کے اشعار کی تعداد تو زیادہ نہیں البتہ ان کے اشعار عثق محمد کی سے لبریز ہیں۔
کلیدی الفاظ: حضور صلی اللہ علیہ وسلم ،حضر ہ مولانا و جیہ الدین فائل ،نعت ، مدیث

نعت گوئی کی ابتداء کلام باری کو بمجھنا چاہئے جس میں خالق و مالک نے محبوب کے خدوخال ،حسن و جمال ، زلف و مقال اورا خلاق و خصال کو بڑے ہی جمالیاتی پیرائے میں بیان فر مایا ہے۔ عمگساررسول جناب ابوطالب نے آتا و مولی صلی اللہ تعالی علیہ وسلم کی صغرتی ہی میں مدح کے جواشعار کہانہیں اقصح کا ئنات صلی اللہ تعالی علیہ وسلم اپنے عشاق کے مجمع میں سنا کرتے تھے۔ شعر:

وابيض يستسفى الغمام بوجهه ربيع اليتامي وعصمة للا رامل

(ترجمہ۔وہ گوری رنگت والے جن کے چبرے کے وسلے سے بارش کی دعا مانگی جاتی ہے بیٹیموں کی بہاراور بیواؤں کی آبروہیں۔)(سیراسلام النبلاء،جلداول ص:۴۶،المكتبہ التوفیقیہ)

عمر سول حضرت عباس بن عبد المطلب رضی الله عنهما نے محبوب دو عالم صلی الله علیه وسلم سے اجازت لے کر نعت کے اشعار کہے اور ان میں بید عویٰ کیا کہ ہمارے ممدوح ومحبوب صلی الله علیه وسلم حضرت آدم علیه السلام کے ساتھ اس وقت بھی تھے جب جنتی لباس ان کا ساتھ چھوڑ بچکے تھے اور وہ اپنے بدن پر درختوں کے پتے چہاتے پھر رہے تھے، حضرت نوح علیہ السلام کے ساتھ بھی ان کی شتی میں سوار تھے اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کی معیت کے بارے میں تو یوں کہتے ہیں:

دبسيد اړيل تا تمبر کانک

فے صلبہ انت کیف پحترق

(ترجمه - پارسول الله! اصلی الله علیه وسلم جب حضرت خلیل الله علیه السلام نارنمرود میں ڈالے جارہے تھے تو آپ وہاں ان کےصلب میں جلوہ گرتھے پھر بھلاوہ کیسے جمل سکتے تھے۔) (زادالمعادص: ۱۰)

نعت گوئی کی جب بھی بات آتی ہے تو حضرت حسان کا نام خود ہی دل ود ماغ کے آئینے میں رونما ہوا ٹھتا ہے ان کے مشہور اشعار پڑھیں کہ کس طرح سے محبوب کی ثنا خوانی کی ہے کہتے ہیں:

واحسن منك لم ترقط عينى واحبل منك لم تلدالسناء خلقت مبرأ من كل عيب كانك قد خلقت كما تشاء

تر جمه۔ یا رسول اللہ اعلیہ آپ سے زیادہ خوبصورت میری آنکھوں نے بھی دیکھا ہی نہیں۔اور آپ سے زیادہ خوبصورت تو ماؤں نے بچے ہی نہیں جنا۔

آپ ہرعیب سے پاک وصاف پیدا کئے گئے گویا کہ آپ خودا نی منشا کے مطابق پیدا ہوئے۔)

یوں تو نعت گوئی کی ابتداء عربی زبان سے ہوتی ہے مگر جیسے ہی اسلام جزیرہ عرب سے بڑھ کرسرز مین عجم میں داخل ہوا تو بھلے ہی اسلام کی عربیت اور اس کی زبان بیہاں کی مادری زبان نہ بن سکی مگر ذات رسالت سے سوزش عشق کی دفاری عجمی مسلمانوں کے سینوں میں بھی عربوں ہی جیسی بلکہ اور زیادہ حرارت اور پیش کے ساتھ بھڑک اٹھی غالباً وجہ بیشی کہ اور زیادہ حرارت اور پیش کے ساتھ بھڑک اٹھی غالباً وجہ بیشی کہ اہل عرب محبوب کے باس یا دیار محبوب میں تو تھے ہی مگر اہل عجم محبوب کے فراق میں شمع کی مانند پکھل اور پر وانوں کی طرح سلگ رہے تھے:

ای سیر ترا نان جویں خوش شماید معثوق من ست که نزد تو زشت است فرق ست میان آنکه معثوش در براست و میان آنکه دو چثم انتظارش بردر است

اسی بی سعد کی وجاتی کے درا سے نکاتا ہے تو بھی سعد کی وجاتی کے درا رہیں ہند جہال محبوب برسی کی روایت زمانہ قدیم ہی سے قائم تھی آ مداسلام کے بعد یہاں کے فارس گوشعراء نے اپنے سروں کوصر ف محبوب برسی کی روایت زمانہ قدیم ہی سے قائم تھی آ مداسلام کے بعد یہاں کے فارس گوشعراء نے اپنے سروں کوصر ف محبوب ازل کے سامنے جھکایا تو وجہ تخلیق کا کنات فخر بنی آ دم حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وسلم کواپنے قلب وایمان کا قبلہ بنایا اور بی منشاء اللہ کے عین مطابق تھا، ارشاد باری تعالی ہے، "فلا و ربك لا یـق مندون حتی یحکموك فیما شجر بینهم ثم لا یجد وافی انفسهم حرجاً مما قضیت و یسلمو اتسلیما" (النساء: ٥٠)

رتر جمہ تواے محبوب! تہمارے کی قشم! لوگ اس وقت تک مومن نہیں ہوں گے جب تک وہ تہمیں این کے دو تہمیں این کا تعمال کے جب تک وہ تہمیں این کے دو تہمیں این کا تعمال کے دو تا کہ این کا تعمال کے دو تا کی وہ تہمیں این کا تعمال کے دو تا کہ این کا تعمال کی دو تا کہ دو تا کی دو تا کہ دو تا کی دو تا کہ دو تا کہ

دبيد اړيل تا تمبر کا۲۰ء

با ہمی معاملات میں حکم (فیصل) تعلیم نہ کرلیں اور پھر آپکے فیصلوں کے تعلق سے اپنے دلوں میں پچھ حرج نہ پائیں اور جی سے مان لیں۔

آمدم برسر مطلب حضرت وجیدرامپوری نے اس عہد میں آئکھ کھو لی جبکہ ہندوستان میں فارس زبان ثمع سحری کی طرح شمثمار ہی تھی اگریز بڑی چا بکدستی سے فارس کی جگہ ار دوکورواج دے چکے تھے مگر پھر بھی شاہ صاحب کے فارس کلام کی پختگی اپنے قارئین کوورطۂ حیرت میں ڈال دیتی ہے اور یقین نہیں ہوتا کہ یہ ہندوستان سے فارس کی زخشی کے وقت کا کلام ہے۔

حضرت وجیدرامپوری کے بارے میں جناب کبیراحمہ جائسی کا پیتھرہ بار پڑھنے کو جی چاہتا ہے،''شاہ وجیہ الدین احمہ خال صاحب اصطلاحی یا پیشہ ورشاعر نہ تھے بلکہ دوسر بے صوفیا ہے کرام کی طرح جب ان کے دل پر کوئی الیم مخصوص کیفیت طاری ہوتی جس کونثر کے قالب میں بیان کرنے سے فساد خلق کا خطرہ لاحق ہوتا تو وہ اس کیفیت کوشعر کے پیکر میں ڈھال دیتے جس پر بادہ وساغر کا دینز پر دہ پڑا ہوتا۔''

شاہ و جیہ صاحب کے جذبہ و و صال سے مغلوب بس تین اشعار پڑھئے اور پڑھئے جائے:

ﷺ نہ من تہا دریں وادی حجاب یار می بینم

ہزاراں مشل موسیٰ کشتہ دیدار می بینم

ﷺ کجائی واعظ غافل بیا در ساغر من بین

کہ من ساغر ایں ہے ہمہ انوار می بینم

ﷺ چہ میگوئی حدیث سرمد و منصور ای ہمدم!

من آل رندے کہ ہر دم حان خود بردار می بینم

ترجمہ: کبیراحمہ جائسی کے مطابق میہ وہ اشعار ہیں جن سے لطف اندوز تو ہوا جا سکتا ہے گراس کی حقیقت تک رسائی قرطاس وقلم کی بساط میں نہیں ہے مثلاً وہی شعر ملاحظہ ہوجس میں سرمہ ومنصور کا تذکرہ ہوا ہے اظہار اسرار پرسرمہ کو سنگسار ہونا پڑا اور منصور حلاج کا مقصود سولی بنی بیتو تاریخی حقائق ہیں گرایک شخص زندہ بھی ہے اور اس کی جان سولی پرلئکی بھی ہے بید خیال ایک ایسی کیفیت کا غماز ہے جس سے ہروہ شخص جواحساس رکھتا ہے ضروری نہیں کہ آشا ہو یہی وجہ ہے کہ بیشعر ہم کوا چھا معلوم ہوتا ہے اس کو تنہائی میں گلگنا نے کو جی چا ہتا ہے ، کسی تکلیف یا پریشانی کے وقت اس کی بے اختیار یا د آجاتی ہے مگر بیجانا ہمارے دائمن میں گلگنا ہے کو جی جا ہتا ہے ، کسی تکلیف یا پریشانی کے دریعہ یا معنی کے ذریعہ ؟ یہ ہمارے دائمن میں اثر کس وجہ سے آیا الفاظ کے ذریعہ یا معنی کے ذریعہ ؟ یہ ہمارے دائمن مل کو اپنی کی جوان ہے ماری را مائن ختم ہوجائے اور یہ معلوم نہ ہو سکے کہ بیتا جی کون تھیں ؟ ۔

موصوف ایک پیرا گراف کے بعد لکھتے ہیں اس لئے ہمارا خیال ہے کہ شاہ وجیہ الدین احمد خان صاحب کے جو اشعار ہماری دسترس میں ہیں ان کو پڑھ کرلطف اندوز ہویا جاسکتا ہے ان سے حظ وانبساط حاصل کیا جاسکتا ہے مگران کا تحلیل ابریل تا سمبر کاناء

وتجزیه کرکے ان کے محرک اصلی تک رسائی نہیں حاصل کی جاسکتی ، بیسب پیھوتو ہے مگر شاعری شاہ صاحب کی شخصیت کے ایک گوشنے کی جلوہ نمائی کرتی ہے ،ان کی مکمل شخصیت کے جلوہ صدر نگ کا ہمیں عرفان عطا کرنے سے عاجز و در ماندہ ہے کیوں کہ شاعری شاعری ہے حقیقت و واقعہ نہیں۔''

میتو کبیراحمد جائسی کا شاہ صاحب کے عمومی شاعری کے تعلق سے نظریہ ہے مگر شاہ وجیہ صاحب کی شاعری کا ایک حصہ صرف حقیقت پر بنی ہے اور وہ ہے ان کی نقتہ لیسی شاعری یا ان کا نعتبہ کلام اسلئے کہ ذات رسالت کی جتنی بھی مدح کی جائے کم ہے اور وہ اس کی مستق بھی ہے امام بوصری اینے معروف قصیدہ '' قصیدہ بردہ'' شریف میں کہتے ہیں:

دع ما ادعته النصارى فى نبيهم و احكم بما شئت مدحاً فيه و احتكم

(ترجمہ۔عیسائیوں نے اپنے نبی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں جوجھوٹے دعوے کئے انہیں چھوڑ کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف میں جو چاہو کہہ دو۔)

مشہور مقولہ ہے'' با خدا دیوانہ باش و با محمصلی اللہ علیہ وسلم ہوشیار' شاہ صاحب کی نقد کیی شاعری انہیں دونوں محوروں کے اردگردگھومتی ہے انہوں نے اپنی دیوانگی پر بادہ وساغر کا دبیز غلاف چڑھایا تو دوسری طرف ذات رسالت کی مدح و ثنا میں حضرت و جبید را مبوری نے بڑے ہی حزم واحتیاطا ور فرزانگی کا ثبوت فراہم کیا ہے محبوب خداصلی اللہ علیہ وسلم کاعشق جہاں جبیں سائی کی طرف تھینچتا ہے و ہیں شریعت مطہرہ سے آگاہی'' عبدہ ورسولہ' کی ضربیں لگواتی ہے اور الیا اسلئے ہے کہ شاہ صاحب کے ظاہر و باطن میں مدرسہ و خانقاہ کی زبر دست آمیزش ہے جس سے ان کی شخصیت دوآت شہیا و خانقاہ میں البحرین بن گئی ہے، باطن میں خانقاہ ہے تو خانقاہ میں اللہ اللہ و تا گاہی کی سے ذکر وفکر میں مشغول ہوکر سیر الی اللہ و تی اللہ اور من اللہ کرتے۔

ذیل میں حضرت وجید کی ایک نعت پاک کے صرف چندا شعار پیش ہیں قارئین ملاحظہ کریں کہ حضرت وجیہ رامپوری نے کس طرح حسان وجامی کی شاندار روایت کی پاسداری کرتے ہوئے صنف نعت کے زلفوں کوسنوارا ہے: ...

(۱) وستش بظاہر بے نوا دارد ولے صدم نوا سنج کرم ،جود اتم، فیض و عطا، کان سخا

شاہ صاحب نے مذکورہ بالاشعر میں جہاں محبوب خداصلی اللہ علیہ وسلم کی زاہدانہ زندگی کی طرف اشارہ کیا ہے وہیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا سخا'' کہہ کر محبوب خداصلی اللہ علیہ وسلم کی سخاوت اور دادو دہش کی طرف اشارہ کیا ہے ذیل کی دوحدیثیں پڑھنے سے معلوم ہوجائے گا کہ شاہ صاحب کی نعتیہ شاعری کس قدر حقیقت کی آئینہ دار ہے۔

(۱) حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ بیان فرماتے ہیں، 'ایک دفعہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا، آپ آپ آپ آپ کی میں دریافت کیا، یا رسول اللہ! صلی اللہ علیہ وسلم میں آپ کو بیٹھ کرنماز ادا کرتے ہوئے دکھر ہاہوں کیا آپ بیار ہیں؟ آپ آپ آپ آپ نے جواب میں ارشاد فرمایا کہ بھوک نے نٹہ ھال کر دیا ہے۔ مجھے

یہن کررونا آگیااس پرآپ آلیا ہے ارشادفر مایا،'اے ابو ہریرہ!روؤنہیں کیونکہ چوشخص دنیا میں ثواب کی نیت سے بھوک برداشت کرتا ہے تو قیامت کے دن اس برحساب و کتاب کی تختی نہ ہوگی ۔''(نورسرمدی جلداول ص:۱۰۱)

(۲) حضرت انس رضی الله عند روایت کرتے ہیں کہ حضرت فاطمہ رضی الله عنها الله کے رسول صلی الله علیه وسلم کے لئے روٹی کا ٹکڑا لیا ہے؟ حضرت فاطمہ رضی الله عنه نے کہا کہ دوٹی کا ٹکڑا ہے؟ حضرت فاطمہ رضی الله عنه نے کہا کہ روٹی کا ٹکڑا ہے جو میں نے آپ کے لیے پکایا ہے یہ مجھا چھا نہیں لگا کہ میں کھاؤں اور آپ کو نہ کھلاؤں، آپ صلی الله تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: یہ پہلا کھانا ہے جو تین دن بعد تمہارے باپ کے منھ میں داخل ہوا ہے (انجم الکبیر للطبر انی ، باب الله نے رفع عنی داخل ہوا ہے (انجم الکبیر للطبر انی ، باب اللف رقم: ۵۰۷)

(۳) دوسری طرف جود وسخا کا عالم ہیہ ہے کہ غزوہ حنین کی فتح کے موقع پر اپنے جانی دشمن صفوان بن امیہ کوسوسو کر کے تین دفعہ بکریاں دیں صفوان کہتے ہیں'' بخدارسول الله الله الله علیہ نے مجھے بہت زیادہ نواز ا آپ میر بے نزدیک نالپندیدہ ترین انسان تھے کیکن آپ آلیہ مجھے نوازتے رہے یہاں تک کہ آپ میری نظروں میں لپندیدہ ترین بن گئے۔

(نورسرمدى جلداول ص: ٣٦٩، بحواله سلم بإب الفضائل ص: ٩)

(۲) ای زلف تو زنجیر دل وے روے تو نور خدا عالم مریض عشق تو در چیثم تو عین الشفا

شاہ صاحب محبوب خداصلی اللہ علیہ وسلم کے زلف ورخسار کی تعریف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ آپ اللہ علیہ وسلم کے زلف ورخسار کی تعریف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ آپ اللہ علیہ وارازل کی خربی مثل زنجیر کے عشاق کے دلوں کو گرفتار کر لیتی ہیں اور آپ اللہ تعالیٰ نے آپ کو اپنے نور سے ہر چیز سے پہلے پیدا فرمایا۔

حضرت وجیه فرماتے ہیں' عالم مریض عشق تو'' یعنی یارسول اللہ پورے کا پوراعالم آپ کا بیارعشق ہے ظاہری حیات میں صحابہ کرام آپ کے فدائی تھے ہی بعد وصال بھی جا ثاروں کی تعداد مسلسل بڑھتی جارہی ہے اور بعد کے عشاق تو صرف آپ کے نام نامی برا پناسر کٹانے کے لئے سوجان سے تیار ہیں:

سرکٹاتے ہیں ترےنام پیمردان عرب

ائے چارہ سازانس و جاں وئے عمگسار بیساں از بح جودت قطرۂ از بہر ایں مسکیں گدا

رسول اکرم اللی سے استمد ادواستعانت خوش عقیدہ اور اہل حق کا ہمیشہ سے دستور رہا ہے الہذا حضرت وجیہ رامپوری بھی آقا علیہ السلام کی تعریف وتوصیف کرتے ہوئے حضوط اللیہ کے دریا سے رحمت سے قطرہ ملنے کی دعا کر رہے ہیں۔

منخورہ نعت کے مقطع میں جناب و جیدرا مپوری نے اپنی بے کسی اور بارگاہ رسالت کی مشکل کشائی یا اختیار مصطفیٰ

دبسيد اپريل تا تتمبر <u>کانځ</u>

کو یوں بیان فر مایا ہے:

سوز وجیه خته جال دارد دلش صد درد وغم

الیکن نگاہے گر کی زائل شود رنج و بلا

ترجمہ: یارسول اللہ اعلیہ آپ کے ختہ جال عاشق وجیہ کے دل میں سیڑوں دردؤم بھرے پڑے ہیں لیکن اگر

آپ نظر کرم فرمادیں تو ہررنج و مصیبت دور ہوجائے

حضرت وجیہ کے ایک ہم عصر شاعر بھی بارگاہ رسالت میں اپنی بیکسی پیش کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

البحر علا و الموج طغی من بیکس وطوفاں ہوش ربا

منحجمدار میں ہول بگڑی ہے ہوا موری نیّا پارلگا جاناں

حاصل یہ ہے کہ شاہ صاحب کا نعتیہ کلام مجبوب خدا اللہ اللہ علیہ تھی محبت ووار لگی کا آئینہ دار ہے جس میں حقیقت عصر موبرا بربھی انجواف نہیں بلکہ کاملاً قرآن وحدیث کی ترجمانی ہے۔

\*\*\*

ISSN- 2394-5567 (UGC No. 47011) S. No.: 11

# بخواندم یکی مرد هندی دبیر سخن گوی و گوینده و یاد گیر

#### **DABEER**

(An International Peer Reviewed Refereed Quarterly Literary Research Journal For Persian Literature)

**VOLUME:- IV** 

**ISSUE:- II & III** 

**APRIL - SEPTEMBER 2017** 

## Editor: Ahmad Naved Yasir Azlan Hyder

#### **Address:**

**Dabeer Hasan Memorial Library** ,12, Choudhari, Mohalla, Kakori, Lucknow, U.P., India-226101

Email:-dabeerpersian@rediffmail.com

Mob. no:- 09410478973

#### **DABEER**

#### Review Committee

Professor Azarmi Dukht Safavi,
Director IPR, AMU, ALigarh.
Professor Shareef Hussain Qasmi,,
Ex-Dean, F/0 Arts, DU, Delhi,
Professor Mohammad Iqbal Shahid, Dean
F/o Languages Islamic & Ori. Lear., GCU,
Prof. Abu Musa Muhammad Arif Billah,
Al Biruni Foundation, Dhaka.
Professor Abdul Qadir Jafery,
Ex-HOD Arabic & Persian, A. U.

(Editorial Board)

Professor Syed Hasan Abbas, BHU,
Professor S M A Khursheed, AMU,
Professor Aleem Ashraf Khan, DU,
Dr. Shahid Naukhez Azmi, MANUU,
Dr. Muhammad Aqeel, Persian, BHU,
Dr. Muhammad Qamar Alam, AMU,
Dr. Mohd. Tauseef, AMU
Zunnoorain Haider Alavi, Editor
Bi-Annual TASFIYA, Kakori, Lucknow.
Naqi Abbas Kaifi, Editor
Quarterly NAQD-O-TAHQEEQ, Delhi.
Arman Ahmad, Editor

**♦**Co-Editor**♦** 

Quarterly IRFAN, Chapra, Bihar.

Atifa Jamal

Research Scholar, Department of Persian, Lucknow University, Lucknow

#### **♦**Advisory Board**♦**

Professor Ziyauddin Ahmad Shakeb Kakorvi, Professor Umar Kamaluddin, Lucknow Professor Syed Mohd Asghar, Aligarh Professor Panna Lal, HOD History, AU Professor Ram Sumer Yadav, Lucknow Professor Musheer Hussain Siddiqui, LU Dr. Gulfihsa Khan, AMU Dr, Ata Khursheed, MA Library, AMU Dr. Pradeep Jain, Allahabad. Dr.(Ms.) Berna Karagözoglu, Agri Ibrahim Çeçen University, Turkey. Dr. Iftikhar Ahmad, M A College, Kolkata. Dr. Alam Azmi, KMCUAFU, Lucknow. Dr. Arshad Qadiri, Lucknow University, Dr. Sakina Khan, HOD Persian, MU, Dr. Shahram Sarmadi, Tehran, Iran. Dr. Anjuman Bano Siddiqui, Lucknow Dr. Prashant Keshavmurthy, Macgill Univ. Inci Celikel, Anatoliya University, Turkey.

#### Dr. Sakina I. H. Khan

Head, Department of Persian,

University of Mumbai, Mumbai

#### **Urfi: A Brightest Luminary in the Poetic Firmament**

Abstract:

Mohammad Jamaluddin Urfi Shirazi (963-999A.H./ 1555-1591A.D.), the brightest luminary in the Khan-e-Khanan's poetic firmament, enjoyed great popularity in his lifetime throughout the Persian-speaking world to which contemporary historians have also acknowledged. Awhadi and Badayuni have identified Urfi as an inventor of the Tarz-e-Taza (or Fresh Style). His poetry mainly consists of qasidas and ghazals. But he was one of the most celebrated qasida writers of the Mughal period. He produced very forceful qasidasand most of them are addressed to his Indian patrons and are dedicated to AbulFathGilani, Aabdul Rahim Khan-e- Khanan, Prince Salim and the emperor Akbar.Besides Anwari and Khaqani, it is Urfi'sqasidas established themselves as a model for study in India. To be brief, despite of his arrogance, chesty or amicable character and dying young (merely at an early age of 36), he is regarded as a renowned and most popular poet of his time. The present article is a humble attempt to explore the poetic talent of UrfiShirazi.

Key words: Urfi Shirazi, Poetry, Ghazal, Qasida, Hafiz



It is indeed noteworthy that throughout the 16th and 17th centuries and especially during Akbar's reign India remained the Eldorado of Persian emigrants. As

Badayuni has also pointed out that at the end of sixteenth century A.D., around 170 Persian poets, and almost all of the poets of Safavid Persia came to India at some point during their careers as scholars and poets. Among such brilliant poets migrated from Iran, a native of Shiraz, Maulana Jamal-ud-Din Muhammad (963-999A.H./1555-1591A.D.) poetically named Urfi, was perhaps the most notable who flourished under Mughal patronage and greatly enriched the poetical literature of his time by his intensive and scholastic poetic talent.

On his arrival to India he was attached to the service of ShaikhFaizi for a brief period and then joined the services of Hakim AbulFathGilani at whose recommendation he got entry into the Khan-i-Khanan's court where both his poetry and the esteem in which he was held made great progress.

His chief adversaries with whom he held poetical contests were MuhtashamKashi, WahshiYezdi, ArifLahiji, Husain Kashi and others.Badayuni says that although Urfi possessed sound learning and was well versed in the various forms of poetry, yet on account of his pride and vanity he could not gain public sympathy. In spite of his opportunities and undoubted talents, his intolerable conceit and arrogance prevented him from being popular, and made him many enemies. Even ShibliNomani who was an admirer of Urfi and has cited his verses at the very beginning of his SherulAjam,Vol-I also acknowledges that his arrogance made him generally unpopular, a fact of which Urfi was fully aware, as appears from the following poem, wherein he complains of the hypocritical sympathy of the so-called "friends" who came to visit him when he was confined to bed by a severe illness:

(My body hath fallen into this state and my eloquent friends stand like pulpits round my bed and pillow.

May God, mighty and glorious, give me health again,

and thou shalt see what wrath I will pour on the heads of these miserable hypocrites.)

(Even if paradise will be offer to me without having earned it, it is not acceptable to me.)

The mughal poets portrayed the pious (zahid) and the shykh as hypocrites. Here Urfi says in his quatrain as:

No doubt, Urfi was a highly talented poet but most of the people of his age considered him as an arrogant and braggart more than a poet of par-excellence. On the contrary to it, in this verse of him he has clearly shown his strong sense of modesty and a heart free of greed. Though he had mastery over writing odes, and his style in the ode has been praised for its measured, yet fluent diction, continuity of theme over extended passages, the coinage of new metaphorical compounds and innovative comparisons. In the given verse he himself announces that qasida writing is a profession of greed and therefore ghazal writing has always been his first choice and love:

(Qasida writing is the profession of the greedy, Urfi,

you belong to the tribe of lovers, your field is, therefore, ghazal.)

Urfi was a big admirer of the king of ghazals, Hafiz of Shiraz. He has eulogized Hafiz in this way:

(Around the tomb of Hafiz which is the Ka'ba of poets,

we have flown with the intentions to circumvent it.)

Urfi's admiration to Hafiz can be traced from the point that there are many ghazals of Urfi which are same in rhyme and meter as found in the verses of Hafiz and sometimes in meanings also they are almost the same, as found in the following verses:

Hakim Haziq had admired Urfi's ghazals to such an extent that he estimated Urfi's ghazals as better than his own odes. The author of ما المعالمة (Azar) also considers Urfi as a master in composing ghazals.

Urfi'sKulliyat has nearly two hundred quatrains. The element of love can be clearly noticed in his quatrains also. Here he says:-

(Love came and gladdened me with the gift of sorrow

and freed me from the bondage of tranquility,

Now every hair in my body is filled with pains, my desolate heart is no more empty,

it is peopled with torments.)

Mirza Abdul QadirBedilhas said:

(Bedil! you ought to move out of yourself,

if you wish to have a vision of the beloved's graceful movement.)

And Urfi was of the view that:-

(Urfi, leave our tavern, because only those are allowed to sit here, who have their collars torn and their hearts wounded (in love).

(People go after pleasure and joy; I seek calamity and affliction which you are.)

In spite of the flourishing and highly competitive or challenging literary era of 16th century Persia, Urfi's contribution to Persian is remarkable. His greatest legacy to posterity are his exquisite odes that are characterized by lofty themes, forceful diction, original constructions, new and original combination of words, freshness of metaphors, novelty of comparisons, lyrical dynamism and continuity or congruity of topics which contributed very much to the embellishment and development of Persian language and literature.

The collected works of Urfi, except for a little known prose treatise on sufism entitled "Nafsiya", all his works were in verse, and include two mathnavis in imitation of Nizami'sMakhzan-ul-Asrar and Khusrau-wa-Shirin, and a Divan or Kulliyat, compiled in 996A.H./1588A.D., containing 26 qasidas, 270 ghazals, and 700 fragments and quatrains.

As discussed by AllamaShibliNumani in his Sher-ul-Ajam,Urfi is one of the three poets of his century, the other two being his fellow-townsmen Baba Fighani and Faizi. Like Faizi, Urfi's poetry also enjoys great popularity in Turkey and India. Ziya Pasha, in that portion of his metrical introduction to the Kharabat which discusses the Persian poets, speaks of Urfi and Fayzi as follows:

(In Fayzi is eloquence and freshness, in Urfi sweetness and fluency In Fayzi are fiery exhortations, while Urfi is strong in elegies.)

Almost all of the contemporaries of Urfi's time acknowledged him as a poet of rare qualities. He declared his poetry to be superior not only to that of his contemporaries but also unrivalled by the greatest poets of the past, such as Khaqani, Anvari and Nizami. Faizi himself assumes:

One of his contemporary authors Abdul BaqiNihawandi remarks that it would take a separate book to describe the numerous rewards and presents which Urfi received from the Khan-i-Khanan. He was the recipient of richest presents and highest rewards not only from his patron but also from Akbar. Considering him a most prominent poet of Indian style, AabdulBaqiNihawandi praises his poetical style in these words:

Undoubtedly, Urfi is probably on the whole the most famous and popular poet of his century. His odes, that are characterized by lofty themes, forceful diction, original constructions, new combination of words, freshness of metaphors and similes, and novelty of comparisons, continuity and congruity of topics and lyrical dynamism, are contributed to larger extent to the embellishment and development of Persian language and literature. He was the best writer of the odes of his time in particular. Not only Abdul Baqi Nihawandi but also Taqi Awhadi of Balyan identifies Urfi as an "inventor of the tarz-e-taza". Here the poet of the East Allama Iqbal Lahorialso admits:

In a very short span of life Urfi enjoyed great fame throughout the Persian

world and distinguished himself as a man of sound understanding and high thinking. With this unique verse of Urfi I wish to conclude my article:

## Bibliography:-

- 1. Kulliyat-e Urfi Shirazi, Ed. By Ghulam Mohsin Choudhry.
- 2. Tarikh-e Adabiyat-e Iran by Reza Zadeh Shafaq
- 3. History of Indo-Persian Literature by Nabi Hadi, 2001, New Delhi
- 4. SherulAjam, Vol-III, Allama Shibli Nomani, 2009, Azamgarh, U.P.
- 5. Ethics in Persian poetry by Ghulam Abbas Dalal
- 6. Adabiyat-e-Farsi-e Kohan, Vol-I, New Delhi
- 7. A Golden Treasury of Persian poetry, second edition, edited by Dr. M. S. Israeli, Written by Hadi Hasan
- 8. A Study of Persian Ghazal &Ruba'i under the Great Mughals (1526-1707) by Dr. Qamaruddin, 2009, Delhi
- 9. Catalogue Persian Manuscripts of Subhanallah Collection in Maulana Azad Library,Vol-I, Kulliyat & Diwan, prepared by Sarfaraz Ahmed Khan, Institute of Persian Research, AMU, Aligarh
- 10. Hindustan meinAhd-e Mughaliya kafarsi Adab, Dr. Md. Iqbal, New Delhi
- 11. Farsi Mein QasidaNigari by Sultan Ahmad, 2013, Delhi
- 12. Guzida-e-QasidaSarayan-e-Farsi by Dr. Mohd. Iqbal, New Delhi
- 13. MuntakhabiazAsh'ar-e-WaliulHaq Ansari, New Delhi
- 14. Indo-Iran Relations, ed. by Prof. S. M. Waseem, 2009, New Delhi



## Dr. Atiqur Rahman

Assistant Professor (Persian), Dept. Of Arabic, Persian, Urdu & Islamic Studies, Bhasha Bhavana, Visva-Bharati, Santiniketan, W.B. India

# Persian Influence in Bengali Language and Literature in Medieval Bengal's History

#### **Abstract:**

India has always been having the likely environment for livelihood, a country of peace; it has no boundary of cultural ties. Therefore India had witnessed to the many foreign transactions. All of them who had been migrated time to time to the fertile plains and gradually moved to the other parts of the country. The Aryans, Smeiters, Mongoloids, Sakas, Kushans, Baetrians, Seythians, and Huns in the ancient period and Uzbeks, Turkmens, Iranians and Afghans in the medieval period migrated to India"1. All of them brought with them "their beliefs, social customs, values and economic patterns, which contributed to forming the base of India's secular heritage"2 there the most important element are the Dravidian and Indo Aryan in the ancient times and the Indo Muslim in the medieval period.3

Here is the interesting fact is that, among the other sub-continent of India, Bengal always played a vital role in the historiography of foreign migration, it may considered as the prominent centre for the foreign transaction. Whatever the influences Bengal has gone through, Iranian were the most significant. Moreover, Persian influence in Bengal actively occurred throughout the medieval times or with the establishment of Muslim rule i.e. the Sultans up to

the Mughal Period. A significant change took place in socio-cultural and political history of Bengal. Here the most remarkable is the influence of Persian language and literature.

Keywards: Medieval Bengal, Persian Influence, Sufism, Dobhasi literature, Sultan, Mughal

Iran is an oldest civilized country which is known to the world ever since its ancient times for its culture and their rich literature. Moreover Iran has holding a vast historiography with many ups and downs and a domicile of verity of the ethnic groups. These are the sources that Iran always becomes familiar with others and reached across its boundary. Other hand Bengal has been always becoming familiar with the foreign languages and cultures and made them their very own time to time. Bengal, a large part of former undivided India, and now patronise into Bangladesh (former East Bengal) and the province of West Bengal in India.

In Bengal's historiography, it is proved that the medieval era was the time where Persian entered and left the deeper impact as its language and literary contribution, but Persia came into contract with India ever since the remote times or from the pre-historical times. As we know Jawahar Lal Nehru says: "few people have been more closely related in origin and throughout history than the people of India and the people of Iran"4

In Bengal, even before the migration of Muslim, Persian contribution had started. Unlike other sub-continent of India, Persia came in contact with Bengali by the hand of trade.

But actively contribution of Persian language, literature and also culture were introduced by the Turks, then the Afghans & Mughals. Turks established Muslim rule in this Hindu province. "Though Iran is neither contiguous to Bengal,

nor did Iranians get a chance to establish their rule in this country, yet Iranian influence was consistently dominant in Bengal throughout the Muslim rule; First the Turks, then the Afghans & Mughals. But people of Bengal welcomed Persian language by their heart for the sweetness of the language and its full-grown literatures."5

Almost 600 years Persian was the medium of language that we know the court or the official language of Sultans and Mughals is the Persian and Persian literature enormously influenced Bengali Literature. A large number of Persian words appear in Bengali vocabulary. The numerous books on theology and mysticism by the Sufis influenced the development of Persian language in Bengal. Thousands of books had written in Persian and hundreds of poets had composed their poems in Persian. The copies of these contributions either in the forms of manuscript or the books have been preserved in different libraries and museums of Bengal and the other parts of India.

Persian Influence in Bengali Literature:

Except the language, there are strong illustrations that the correlation of the theme and thought between Perso-Bengali literature. And the distinctive stream of medieval Bengali Literature, which was inspired by Sufism. It was happened due to the peaceful immigration of many Iranians, the significants are Ulama, teachers, Poets and Sufis.

Right then Bengali literature started to get its enrichment by the foreign occurrences of thoughts, styles of writing and also the entrance of words. Many aspects Persian language and literature were introduced in the Bengali literature. There the significant are the Sufis or the mystic literatures and songs, the Dobhasi literature and also the use of literary tradition of praises Allah and Prophet Muhammad. Other hand the historical writing in Persian, this is what the trend of

Bengal's history writing in Persian.

The Sufis played a major role in preaching Islam and introducing the mystic symbolism in this country6 and its sub-continent Bengal and its very effects we see in the medieval Bengali Literature. Both the literary and folk traditions in Bengal were shaped by Sufi mysticism. The Sufi literature was introduced into two categories: "philosophical exposition of the theory and practice of mysticism, and the tradition of songs, mainly Padavalis. The folk tradition consists mainly of the traditions of Baul and Murshidi songs, which describe the different stages that a disciple should pass through in order to reach the final stage of illumination and self annihilation."7 Haji Muhammad and Syed Sultan were the famous writers of Sufi mystic literature. Most of the Sufi songs were written in Bengal inspired by Iranian mystic poets Maulana Jalal Uddin Rumi's Masnavi and Shaikh Fariduddin Attar's Mantiq-ut-Tair.8

Another important source is the Dobhasi literature, which is the strong example of Persian influence in Bengali literature. Dobhasi literature is the literally literature of two languages (i.e. Persian and Arabic with Bengali). Even today the practice of using Arabic and Persian words in order to describe a typically Muslim context is very common. Thus, in Dobhasi literature, if a Muslim court was described, a Muslim king addressed, Islamic thoughts and ideals and the Quran or the holy books referred to, Muslim saints and learned men mentioned, Arabic and Persian words were used. This was true of both Muslim and Hindu writers. Shah Muhammad Sagir, the great Bengali poet of the court of Sultan Ghiasuddin Azam Shah (1389-1410 AD), referred to holy books as kitab, learned men as aliman. Zainuddin (15th century AD) used a host of these prototypical phrases and words in his Rasulbijay: taj was used instead of mukut, sawar instead of arohi, dada instead of pitamaha. This becomes more conspicuous in a later poet like Syed Sultan

(1550-1648 AD) who, in Shab-i-Miraj, used words such as Allah, Rasule Khuda, Noore Muhammadi, peer paigambar, in addition to kitab, aliman, alim. Of the dobhasi puthi writers following this tradition, the most famous are Gharibullah, author of Yusuf-Zulekha and Amir Hamza (1st part) and Hatem Tai.

Other hand there was substantial Persian influence of the different genres of Bengali literature; these are Heroic Verse, Romantic Narratives, Historical Narratives and Religious Verse.

Also the tradition of Persian literature specially flows by praising of Allah and the Prophet Muhammad was flowed by in Bengali literature too. This was a consistent practice of the Iranian writers of epics and long narratives like Ferdousi, Sadi, and Attar. This tradition was followed by the Muslim poets of Bengali literature, when the 'Pondit Kobi' Alaol wrote Padmavati, the story of a Hindu princess, or when Daulat Qazi wrote the story of Sati Maina, another Hindu princess, they started by hymning the praises of Allah and His Prophet.

At last the trend of Bengal's history writing in Persian is also important. Mainly two great books were written in Persian language in Bengal: Tabkat-i Nasari in 1260 AD by Minhaj-i-Siraj and Riyaz-al-Salatin in 1787-8 AD by Ghulam Husain Salim.

Persian Influence on Bengali Language:

Persian and Bengali language have a close kinship in the way of their origin, Many Persian wards appear in Bengali vocabulary and several Persian books were translated into Bengali language and also some Bengali books there been translated in Persian during Sultan, Mughal and sometime in British, for more than 600 years, an age of cultural assimilation set in and continued. Persian grammar is nearly close with the Bengali Grammar and in sense of sentence formation Bengali flows almost the same that Persian flows.

Both of the languages, the Bengali and Persian had come from the Indo-Iranian branch. And the Indo-Iranian is among one of the ten Indo-European branch of languages. Indo-Iranian is also called the Indo-Aryan but here the word 'Aryan' is used in the narrow sense, and Indo-European as its broader meaning. "It is believed that Indians and Iranians belonged to one single family before the beginning of the Indo-Aryan civilization and lived together with a common language for many centuries in pasturelands of Oxus valley in Central Asia (Tajikistan, Uzbekistan, Kyrgistan, Turkmenistan and Kazakstan)."9

In medieval Bengal, Persian language was extremely cultured in every purpose of spoken and written. The language along with Arabic was being taught in every school or so called Madrasas.

### Conclusion:

Bengali language and literature became more attractive with the Persian contributions and influences; somehow Persian worked for the further more development of Bengali language and literature. And here among the all outsiders who migrated time to time in Bengal, Persian played the most important role to enriched Bengali language and literature above the hopes for more than 600 years onwards.

This present study "Persian Influence in Bengali Language and Literature in Medieval Bengal's History" reflects the history of Persian influence in Bengal's soil, mostly focusing the Persian contribution in Bengali language and literature and also the Persian cultural participation.

### **Index:**

Roy, Simanta. (2015). Persian Influence in Bengal and Bengal's History Writing in Persian. Edited by M.S. Siddique, New Delhi. ISBN-978-81-85503-06-6, p.303
 Ibid, p.303

- (3) Kapoor, Subodh. (2002). The Indian Encyclopaedia. Cosmo Publications. ISBN 81-7755-257-0. p.6495
- (4) Nehru, Jawaharlal. The Discovery of India, Oxford University Press, P.148
- (5) Roy, Simanta. Op,cit, p.303
- (6) Rahman, Atiqur. (2015). Devolopment of Sufism in India and its Contribution. Edited by M.S. Siddique, New Delhi. ISBN-978-81-85503-06-6, p.22
- (7) Roy, Simanta. Op,ci, p305
- (8) Abu Musa Mohammad Arif Billah: http://www.banglapedia.org/HT/P 0166.htm
- (9) Nafisi, Saeed. (1949). The Indo-Iranian relation. New Delhi. p 349 Bibliography:
- 1. Abidi, S.A.H. (1992). Sufism in India. New Delhi: Wishwa Prakashan.
- 2. Ali, Duad.(2012). Indian Historical writing c.600-c.1400; The Oxford History of Historical Writing: Volume 2: 400-1400. Oxford University Press.
- 3. Basham, A. L. (1967). The Wonder that was India.
- 4. C.E. Bosworth. (1977). The Later Ghaznavids. Columbia University Press.
- 5. Jorfi, Abdul Amir. (Oct-Dec 1994). Iran and India: Age old Friendship'. India Quarterly.
- 6. Islam, Sirajul (2004). Sufism and Bhakti. USA. ISBN 1-56518-198-0.
- 7. Kapoor, Subodh. (2002). The Indian Encyclopedia. Cosmo Publications. ISBN 81-7755-257-0.
- 8. Nafisi, Saeed. (1949). The Indo-Iranian relation. New Delhi.
- 9. Nehru, Jawaharlal. The Discovery of India, Oxford University Press,
- 10. Rizvi, Saiyied Athar Abbas, History of Sufism in India, Volume 2, 1992,Page 180
- 11. Sarkar, Dr Anil Kumar. (October 2013). TAWARIKH:International Journal for Historical Studies, 5(1)

- 12. Shafique N. Virani. (2007). The Ismailis in the Middle Ages: A History of Survival, A Search for Salvation. Oxford University Press.
- 13. Shaw, Dr. Rameswer. (1996). General Linguistica and the Bengali Language (SADHARAN BHASAVIJNAN O BANLA BHASA). Pustak Bipani. Calcutta. ISBN 81-85471-12-6
- 14. Siddique, M.S. (2015). Sufism and Indian Spiritual Traditions, New Delhi. ISBN-978-81-85503-06-6
- 15. Vincent, A. Smit.(1919) The Oxford History of India: Oxford at the Clarendon Press. Book-I, Ancient India, Chapter -I.



### Dr. Rozina Khatun

Ph.D., Dept. of Arabic Persian Urdu & Islamic Studies Bhasha bhavana, Visva-Bharati University, Shantiniketan

# Rumi and His message of Love, Brotherhood and Peaceful Co-Existence

### Abstract:

Maulana Jalaluddin Mohammad Rumi (1207- 1273) was a great poet, theologian and Sufi mystic of the 13th century in Persia. Through his long deeds, words and works set an example for human Co- Existence, love fraternity valuing every living being as precious and important as that of self. He was a great exponent of humanism and universal brotherhood. The life and writings of Rumi are still relevant in the age of rivalry, strife and violation of human dignity. It is the need of time that the teachings of Rumi may be spread throughout the world for the better interest of humanity.

Key words: Maulana Jalaluddin Rumi, Poetry, Masnawi, Humanity, Love, brotherhood

Maulana Jalaluddin Mohammad Rumi (1207- 1273) also known as Maulana Mohammad Balkhi but more popularly known in the English speaking world simply as Rumi. He was a great poet, theologian and Sufi mystic of the 13th century in Persia.

Rumi lived in a period which was marked by the revolt against the philosophic influences of Greece. It was also the age of Ghazali - the protagonist of

the intensely personal and passionate religion aiming to lead men back from scholastic dogma to a living contact with Quran (The Holy book and message of God) and Sunnah (Tradition of Prophet(PBUH)). Rumi was thus born in a family and a society which was against philosophy. The environment in his own house was one of the scholarship and spiritualism. His father Bhauddin Wald was a mystic of high order and he had to face many personal discomforts for the sake of the principles which he boldly supported and sincerely followed. It was in this environment that Rumi got his first lesson in opposition of authority and in support of principles without which the divine states of man could have been no better than animal.

It is in this environment that he learnt to place a high value on his trust in God against all the heavy differences that the ingenuity of man could invent, it is in this environment that he learnt the value of devotion to duty in the face as all hurdles created by human tyranny and social oppression. Rumi's father was very much sincere to impart to him the best education that he could.

Rumi was a child of extraordinary genius. His education like that of other children of the time began at home. He had the added advantage of scholarly and spiritually advanced family background. At the age of twenty four Rumi mastered the existing faculties of his time. But he was not satisfied with the material knowledge he acquired. So he decided himself in the spiritual learning of the behest of his teacher Burhan-ud-Din. Rumi surrendered himself completely to his teacher and it took nearly nine years to complete the process. It was a process of total surrender and perfect devotion; it was a process of distressing and determined pursuit of knowledge, it was a process which at once enforced death and revived life, a contradiction which is possible only in the field of mysticism. As Rumi's own son wrote:

i.e. "He sincerely became his devotee and surrendered himself completely.

He fell down before him like a corpse.

When he died he was eternally revived,

His grief now laughed to scorn the pleasure of the two worlds."1 b

When Rum was 34 years old, he became a matured scholar. He delivered his speeches to the vast audiences on religion, philosophy, jurisprudence and morals. He lived simply, learnt deeply and lectured prolifically.

Rumi was deeply influenced by Ghazali. Both received the same type of independent careers as teachers. Both of them gave sermons. Both of them came in a great change resulting in temporary retirement from active life and in both cases the discarding of the academic honour held by the great teachers seemed unintelligible to the theologians of the day who took it as a great loss and a catastrophe for Islam. Both, however, emerged from their isolation with renewed vigiour of intense personal and passionate religion aimed at leading men back from mere scholastic dogma to a living contact with Quran and Sunnah. Both Ghazali and Rumi were mystics, but their mysticism was always accompanied by a devoted insistence on the five articles of faith and the five pillars of worship. Their mysticism led them to insist upon the spiritual side of worship. The only form has no value. The person who composed Masnawi seems to have learnt thoroughly of Ghazali and captured his imagination when he wrote

- "Fools loud and magnify the Mosque, while they strive to oppress holy men of heart; But the formed is mere form, the latter, spirit and truth. The only true mosque is that in the heart of saints. Is the place of worship of all, for God dwells there," 2

Rumi's life is categorized into three phases. The first begins with his birth in 1207 and exist until the death of his teacher Burhan-ud-Din Muhaqqiq in 1249 who was at once his teacher, friend and philosopher. It is the period of preparation, for these years of Rumi's life was devoted primarily to the pursuit of knowledge. In second phase we see him completely surrender himself to Shams Tabrizi who became the centre of his attention to the complete exclusion of all other loyalties. This was indeed the most violent and the most creative period of his life and it continued up to the death of Rumi's disciple, Salah-ud-Din Zarkob in 1261. The third and final phase starts in 1261 when the compilation of Masnawi is taken in hard, this was indeed the period of Rumi's immortal contribution and it continued till his death in 1273.

The second phase of Rumi's life deals with lyricism and love. We have already noticed that in the first phase intellect had been shattered at the first appearance of love symbolized by Shams. We have been seen the drastic effort of this impact, for the birth of love did not take place without the customary mental anguish.

Rumi was thirty seven when he met Shams for the first time. For thirty seven years, Rumi did not write even a single verse. It is because Rumi did not belong to the school of conventional poets who composed poems because it was fashionable or useful for the time. Then came the exploding and explosive stage. The impact of Shams that caused Rumi burst into lyricism was so great that it kept Rumi enamoured for nearly seventeen years. All great lyric poetry is essentially subjective. It is in fact the expression of realization that is beyond the imagination of the humdrum flock. Every student of the literature knows that in a review of any lyric we should investigate into the characteristics of the emotion which stimulates it

**DABEER** 

and the manner in which the emotion is transformed into lyric. The emotion which was instrumental of his inspiration was love, and here we find a description of love from Rumi's Divan-e-Shams Tabrizi:

ای جان ز کجا رسیدت این دم

i.e. "This is love: to fly heavenward,

To rend, every instant, a hundred veils.

The first moment, to renounce life,

The last step, to fare without feet.

To regard this world as invisible,

Not to see what appears to one's self.

'O heart' I said, "May it bless thee,

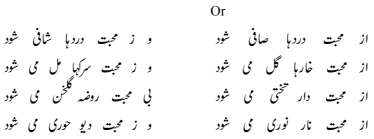
To have entered the circle of lovers,

To look beyond the range of the eye,

To penetrate the windings of the bosom!

Whence did this breath come to thee, o my soul?

Whence this throbbing, O my heart?" 3b



i.e. "Love endures hardships at the hands of the beloved.

Through love bitter things seem sweet,

Through love bits of copper are made gold.

Through love dregs taste like pure wine,

Through love pains are as healing balms.

Through love thorns become roses,

And through love vinegar becomes sweet wine.

Through love the stake becomes a throne,

Through love reverse of fortune seems good fortune.

Through love a prison seems a rose bower,

Without love a great full of ashes seems a garden.

Through love burning fire is pleasing light,

Through love the Devil becomes a Houri.

Through love hard stones become soft as butter,

Without love soft wax becomes hard iron.

Through love grief is as joy,

Through love Ghouls turn into angels.

Through love stings are as honey,

Through love lions are harmless as mice.

Through love sickness is health,

Through love wrath is as mercy.

Through love the dead rise to life,

Through love the king becomes a slave5".

Love for Rumi is a sublime and an irresistible urge to get one's immortal self. It is love and lover that remains immortal, everything else is immortal. Not to love is the greatest misfortune that anyone faces in life, and to love is to live passionately. He says:

i.e. 'T were better that the spirit which wears true love as a garment

Had not been: its being is but Shams.

Be drunken in love, for love is all that exists;

Without the dealing of love there is no entrance to the beloved.

'T is love and the lover that live to all eternity,

Set not thy heart on aught else: 't is only borrowed.

How long with thou embrace a deed beloved?

Embrace the soul which is embraced by nothing.

Be not an expectant looker-on in this path,

By God, there is no death than expectancy.6b

Rumi is certainly a great artist. He is not afraid of death, for as a creative artist he draws succour from his own immortal self for which there is neither decay nor death but which, on the other hand, grows develops ceaselessly. As a painter he is at once excellent and exalted. Every moment he carves a beautifier form, and it is

not a small tent on which he carves the image, for his subject is the immortal. Man - the soul which existed before the universe came into being - the soul for which the universe was created. His topic is self within limit and beyond all limits. Everything turns round him; he is the heart of the universe and creation and it is in his self that he gets the way to infinity. In brief, this is his concept of love and life and he sings it aloud with the beating of drums and invites you to join him.

i.e. "O lovers, O lovers, it is time to abandon the world,

The drum of departure reaches my spiritual ear from heaven.

Behold, the driver has risen and made ready the files of camels,

And begged us to acquit him of blame: why, o travelers are you asleep?

O soul, seek the Beloved, o friend, seek the friend,

O watchman, ye wake up: it behaves not a watchman

On every side is clamour and tumult, in every street are candles and torches,

For tonight the teeming world gives to the world everlasting." 7b

After the death of Shams Tabrizi, Rumi became a disciple of Salahuddin Zarkub, a goldsmith by profession who died in 1258 and was succeeded as Shaikh by Chelebi Husamuddin Hasan. He inspired and stressed Rumi to compose on Persian mysticism, the famous Masnawi, comprising over 26,000 couplets. The Diwan and the Masnawi containing nearly a hundred thousand verses, are as marvelous in magnitude as they are exalted in content. Both these reveal the extraordinary capability of Rumi's poetical genius and philosophical outlook.

Scholars unanimously accepted the Masnawi as the complete scripture of Islamic mysticism. For centuries it has served as a text book of Sufi thinkers from Africa to China Abdur Rahaman Jami, the great classical poet of Persia highly

appreciated the poem as the Quran in Persia and made a remark on Rumi. Within the structure of delightful tales, taken from the Quran and the Sunah (sermons of the Prophet) and lives of the Prophet and Saints, the poet formed the mainstay of his discourse, the main point of which is love, which he describes as the astrolabe of the celestial bodies. Today in this the spiritual influence of Rumi is being felt by the all sections of people throughout the world. He is being acclaimed in the western world, as he has been for the last seven centuries in the Middle East, Africa and Asia, as one of the greatest literary and spiritual figures of the world. Indeed, in the modern world, we need a Rumi to create an attitude of peace and to light the fire of enthusiasm for life. Rumi treated all the nations and sects from the same perspective. His approach to everyone and everything was from this point of view. He treated everybody in the same way. He always looked at everyone with the same angle. In his view, Muslims, Christian, Jews, and Zoroastrians were all the same. Therefore, he reminded people that it was essential not to look down on non Muslims and to respect other's religion and belief. Rumi uttered:

i.e. "What is to be done, O Moslems? for I do not recognize myself
I am neither Christian, nor Jew, nor Gabr, nor Moslem.
I am not of the East, nor of the West, nor of the land, nor of the sea;
I am not of Nature's mint, nor of the circling heavens.
I am not of earth, nor of water, nor of air, nor of fire;
I am not of the empyrean, nor of the dust, nor of existence,
Nor of entity.

Khorasan.

I am not of India, nor of China, nor of Bulgaria, nor of Saqsin;
I am not of the Kingdom of 'Iraqain, nor of the country of

I am not this world, nor of the next, nor of Paradise, nor of Help;

I am not of Adam, nor of Eve, nor of Eden and Rizwan.

My place is the Placeless, my trace is the Traceless;

'Tis neither body nor soul, for I belong to the soul of the Beloved."8b

Rumi through his long deeds, words and works set an example for human Co-Existence, love fraternity valuing every living being as precious and important as that of self. He was a great exponent of humanism and universal brotherhood. The life and writings of Rumi are still relevant in the age of rivalry, strife and violation of human dignity. It is the need of time that the teachings of Rumi may be spread throughout the world for the better interest of humanity.

### References:

- 1ab) Iqbal, Afjal- Life and work of Mohammad Jalal-ud-Din Rumi, Publication-Kitab Bhavan( New Delhi), p-69.
- 2) Ibid,p- 76.
- 3ab) Selected Poems from the Divani Shamsi Tabrizi- Edited and Translated by-R.A. Nicholson,(1898). p- 136.
- 4) Maulana Qazi Sajjad Hussain Mathnawi Rumi, Vol-2, p- 153-154.
- 5) E.H.Whinfield, Masnavi e Ma'navi(vol.2), story vi.,Love endrews Hardships at the hands of the Beloved. Available- https: 11 Archive.org.
- 6ab ) Iqbal, Afjal- Life and work of Mohammad Jalal-Din- Rumi, p- 139.7ab)Ibid, p- 141-142.
- 8ab) Selected Poems from the Divani Shamsi Tabrizi- Edited and Translated by-R.A. Nicholson,(1898).p-124-125.
  - www.rumiforam.pk/rumi-thought/p

\*\*\*

### **Mohammad Anash**

Research Scholar

CAS, Department of History, A.M.U, Aligarh

# Practice of the Robes of Honour(Khilat) Under The Mughals.

Abstract:

Honouring the nobles with the robes of honour was an important practice of the Muhgals throughout their reign. It's always composed of a high value textile, the core symbol was a cloak which was the outermost, most visible garment of courtly life. It was given by a king and often accompanied by other apparel, such as turban, a waist wrap, a shirt.

Key words: Robes, Mughal, Honour, Akbar, Jahangeer, Shahjahan

The robes of honour ceremony was undoubtedly known to Babur, founder of the Mughal Empire in India, but practice does not seem common or central to legitimacy or loyalty among his group of Chaghtai Turks. These robes used in the ceremony were generally shirts of fine cotton with gold threadwork, silk turbans, jackets of muslin with gold embroidery and silk coats. Other transactional objects included quivers and daggers, but never core symbols of kingship such as standards or flags. 1

The ceremony was, however, common and central to diplomacy and kingship in India; Babur quickly adapted and learned the use of robes of honour in a

variety of settings.

If we look carefully at the occasions in the last decade of his life, in India, in which Babur gave robes of honour, there were some crucial situations.

He gave robes of honour to a prince of the blood, on some special occasion, such as marriage, birth of a son, or leaving to lead an important military campaign. Robes were only part of an elaborate transfer which often included nearly all the 'transactional' objects (such as jewelled daggers and horses), and some of the core symbols of kingship (such as flags standards and drums)2. He also gave robes of honour to nobles in expectations of important service. Thus, Babur gave full robes of honour and other transactional objects to the two nobles who 'kneeled down', that is, became responsible for the revenue of Bihar and Bengal. He gave full robe of honour and a sword and belt, a horse, and an umbrella to the noble who he left in charge of Bihar 3. Babur gave robes of honour to a man who had performed excellent service safely ferrying his army across a river. He also gave robes to two wrestlers who had performed very well 4. It is equally suggestive that one of the first robes of honour which Babur gave out in India was not a Muslim, but to a Hindu in the Punjab who helped him. 5

After the Babur, we note that all of Babur's practice of Robes of honour continued. The Humayun-nama at one point mentions 12,000 robes of honour carried to Mecca by the leader of a caravan sponsored by the Emperor. In mentions a feast given by one of Humayun's main wives during which 7,000 robes of honour were given out. At marriage 12,000 robes were given out, 2,000 of them special.6 The Ain-i-Akbari mentions that every season, there were made 1,000 complete suits for the imperial robe, and 1,200, made up in twelve bundles, were always kept in readiness.7 Jahangir gave robes of honour to the dancers at an entertainment he personally enjoyed. 8

With the time robes of honour became the important custom of the Mughal empire. Mughals were bestowed robes of honour on a large number of nobles on regular occasions throughout the year, such as solar lunar new year and king's solar and lunar birthday, Eid, the anniversary of the succession and important life cycle ceremonies. These were times of promotion into the Mansabdari system and promotion within it. Presenting large number of robes suggested reward groups, rather than just individuals, and reflect a delicate balance of ethnic groups and clans within ethnic groups- Afghan, Rajputs, Turks, Baluchs, Uzbeks- so characteristic of these regions.

After taking throne, Jahangir gave out hundreds of robes of honour and thirty horses in a day; the Tuzuk-i-Jahangiri contains page after page of Jahangir's missing of why an older noble or a childhood companion deserved them. We can watch him, through these transactional symbols and personal interviews building a workable power base of loyal nobles. 9

During the reign of Akbar, Jahangir, and Shahjahan, robes of honour became a craze along with the increasing prosperity of the rest of the court.

Like the Mansabdari system and so many other features of the Akbar's reign, there was movement to grade, quantify and monetarily evaluate each kind of robe of honour.

'All articles which have been bought, or woven to order, or receive as tribute or presents, are carefully preserved, they are again taken out for inspection, or given to be cut or to be made up, or to be given always as present. Experienced people inquire continually into the prices of articles used both formerly and at present, as a knowledge of the exact price is conducive to the increase of the stock.'

Robes of honour rapidly became part of the etiquette associated with

acceptance of a Farman was to put on the accompanying robe of honour, place the Farman on one's forehead, and performing Tasleem, that is, bowing three times and moving the hand from the open palm against the forehead, to the back of the hand touching the ground. 11

The Farman and the robe of honour also came to stand in for the king for men stationed far from the capital. During the reign of Jahangir, we find the description of the Farman in Bengal from far away and all the Khans of the Bihar Suba obtain the eternal honour of performing the rites of obeisance to the all-important Farman, by holding them with two hands and placing them on their heads and eyes.12 In reign of Jahangir, the granting of the robe of honour had been transformed from a strictly kingly privilege to one held by the commander in the field. By the Balkh campaign in the reign of ShahJahan, the commander carried several thousand robes of honour, which he out in the field when the campaign was somehow successful13. The Robes of honour was a clear symbol of submission. At Akbar's court, Afghan who had fought against him were pardoned with robes of honour.14

War prisoners also pardoned and given Robes of honour for some Persian prisoners during the reign of Jahangir.Mirza Nathan's biography recounts that a prominent Zamindar named Raja PratapAdityawas surround by Mughal forces in Bengal and he submitted. 'The commander gave him good welcome in his tent. After a while he has given a horse and a befitting robe of honour and permitted to go to his camp with full regard.' He was given robes of honour by much lower nobles, such as Mirza Nathan himself. 15

In conclusion we can say that the Robes of honour ceremony washighly useful to kings in a variety of circumstances. The ceremony established a direct, personal and important link between sovereign and recipient.

### Reference:

- (1) Zahir-ud-din Muhammad Babur Padshah Ghazi, Baburnama trans. A. S. Beveridge, reprinted, Delhi: Oriental Reprints, 1989, pp. 632-633.
- (2) Ibid., pp. 621-631.
- (3) Ibid., p. 667.
- (4) Ibid., pp. 612, 632, 650 and 685.
- (5) Bbaurnama, p. 393.
- (6) Gul-BadanBegam, Humayun-Nama, tran. A. S. Beveridge, reprinted Delhi: Idara-i- Dilli, 1989, pp. 69, 114 and 126.
- (7) AbulFazl, Ain-i-Akbari, trans. H. Blochmann, vol. I, reprinted, Delhi: Low Price Publications, 2011, p. 96.
- (8) Jahangir, Tuzuk-i-Jahangiri, trans. Alexander Rogers and H.Beveridge, reprinted, Delhi: MunshiramManoharlal, 1989, pp. 107 and 109.
- (9) Tuzuk, pp. 13 and 20.
- (10) Ain-i-Akbari, vol. I, p. 94
- (11) Ain-i-Akbari, vol. I, pp. 168 and 274.
- (12) Mirza Nathan, Bahristan-i-Ghaybi, vol. I, trans. G. M. Borah, Gauhati: Government of Assam, 1936, p. 11.
- (13) Shahjahan-Nama, p. 355.
- (14) AbulFazl, Akbar-Nama, vol. III, p. 734.
- (15) Nathan, pp. 137 and 230.

